
ALKEMICA
M A R T I R I O  E  R I N A S C I T A

MICHELANGELO GALLIANI





Direttrice biblioteca / Library director
Cristiana Aresti

Mostra a cura di / Exhibition curated by
Lorenzo Fiorucci

Partner
Cristian Contini, Fulvio Granocchia
Galleria Cris Contini Contemporary

Coordinamento e progettazione / Coordinator & Project Manager
Sandra Sanson

Funzionario bibliotecario / Library officer
Maria Francesca Migliori

Ricerche e assistenza / Research and assistance
Maria Iannucci, Pietro La Tegola, Giulia Venti

Testi / Text
Lorenzo Fiorucci, Giovanni Gazzaneo, Pasquale Lettieri, Stefano Zuffi

Ufficio Stampa / Press office
Barbieri & Ridet

Traduzioni / Translations
Sara Galardi

Crediti fotografici / Credit photo
Enrico Turillazzi, Michele Stanzione

Photo & Video Maker
Laura Scatena

Foto di Copertina / Front Cover Photo
Michele Stanzione

Graphic Design
Giulio Mattiello

Vigilanza / Supervision
Associazione Nazionale Carabinieri, Roma

L’artista ringrazia / The artist wishes to express gratitude to
Cristian Contini, Fulvio Granocchia, Sandra Sanson, la galleria Cris Contini Contemporay, Lorenzo Fiorucci,  
Giovani Gazzaneo, Pasquale Lettieri, Stefano Zuffi, Marika Ricchi, Maria Iannuci, Cristina Aresti, La Biblioteca Casanatense, 
Andrea Rossi, Giulio Murazzo, Simona di Rocco, Pietro Fidente, Michele Stanzino.

In collaborazione con / In collaboration with

Roma, Biblioteca Casanatense, 4 giugno - 26 ottobre 2025
Rome, Casanatense Library, June 4 - October 26, 2025

www.comune.casarsadelladelizia.pn.it
www.casanatense.cultura.gov.it

 criscontinicontemporary /  criscontinicontemporary

LA SCULTURA COME FRAMMENTO:

Alchimia di San Sebastiano in Michelangelo Galliani ......................................................................................  7

SCULPTURE AS FRAGMENT:

The Alchemy of Saint Sebastian in Michelangelo Galliani ..........................................................................  13

MICHELANGELO GALLIANI. PER ASPERA AD ASTRA

di Pasquale Lettieri ........................................................................................................................................................  19

MICHELANGELO GALLIANI. PER ASPERA AD ASTRA

by Pasquale Lettieri ........................................................................................................................................................ 21

BIBLIOTHECA MAGICA:

Alchimia ed esoterismo tra gli scaffali della Casanatense .........................................................................  39

BIBLIOTHECA MAGICA:

Alchemy and Esotericism among the Shelves of the Casanatense .......................................................  41

MICHELANGELO, QUANDO LA VITA GENERA BELLEZZA

di Giovanni Gazzaneo ..................................................................................................................................................  57

MICHELANGELO, WHEN LIFE GIVES BIRTH TO BEAUTY

by Giovanni Gazzaneo ..................................................................................................................................................  61

L’ALCHIMIA DELLA STORIA

di Stefano Zuffi ...............................................................................................................................................................  79

THE ALCHEMY OF HISTORY

by Stefano Zuffi ...............................................................................................................................................................  81

ALTRE OPERE / OTHER ARTWORKS ................................................................................................................  96

BIOGRAFIA / BIOGRAPHY ..................................................................................................................................... 139

APPENDICE / APPENDIX ........................................................................................................................................ 142

INDICE / INDEX

3



Sebastiano, 2024
Whole installation: Black Marquinia marble and lead ceramic gold leaf wood and platinum ceramics

54



In una ormai datata pubblicazione spagnola, interamente dedicata all’iconografia di san Sebastiano, Serafino Ricci 

nel 1924 sottolineava come il martirio del santo abbia affascinato nei secoli i migliori pittori e scultori della storia, 

soprattutto italiani. «Era atrayente el tema de la floreciente belleza de S.Sebastiàn. En él se relevaba la divina luz de 

la eterna idea. Algo de sobranatural emanaba de su cuerpo: reflejo del alma, misterio de la mìstica uniòn de hombre 

con Dios»2. Una storia che per secoli ha scolpito l’immagine del santo nella mente dei protagonisti dell’arte italiana 

come: Luca Signorelli, Antonello da Messina, Giovanni Bellini, Cosmè Tura, Perugino, Tiziano, Veronese, Correggio, 

Guercino, Tiepolo, ma anche Corrado Cagli, Renato Guttuso e tanti altri che sono rimasti attratti da questo corpo 

statuario dal quale si riverbera una luce soprannaturale, divina, che vuole riflette l’anima. 

Un tema che ha interessato, nella seconda metà del novecento, anche un altro artista, uno scultore italiano che ha 

fatto di questo tema l’oggetto più studiato della sua ricerca plastica. Leoncillo Leonardi (Spoleto 1915 – Roma 1968) 

già dal 1939 affronta infatti il tema con un’iconografia ancora tradizionale. L’immagine è quella del santo legato alla 

colonna con le mani dietro la schiena in attesa che il suo corpo venga martoriato dalle frecce dei soldati romani. Una 

scultura che può sembrare comune a tante altre che la storia ci ha tramandato, ma che in verità evidenzia un primo 

significativo cambio di passo nella lettura e nell’interpretazione di questa tipologia di rappresentazione. 

Il santo, il cui corpo ha incarnato per secoli l’idea di bello maschile, diventando nel novecento anche emblema di una 

cultura omoerotica, viene rappresentato con un primo segno di decadenza fisica. 

Il torace non ha più quella tonicità muscolare che per secoli è stata minuziosamente disegnata, ma appare flaccido 

quasi gonfio, i muscoli lentamente sembrano rilassarsi in un fluido di materia che scioglie la forma statuaria. Anche 

la testa, rivolta al cielo in un ultimo estremo tentativo di invocazione divina, perde la sua imperturbabile armonia. 

Lontane nel tempo sono le immagini del volto disteso e pronto ad affrontare eroicamente il destino che gli ha 

riservato la sorte. All’opposto, l’interpretazione dello spoletino, tradisce un diverso stato d’animo: i capelli lunghi 

e scomposti, la bocca serrata in un ghigno di tensione che impedisce ogni sibilo, gli occhi sgranati in cerca di 

LA SCULTURA COME FRAMMENTO: 
ALCHIMIA DI SAN SEBASTIANO IN 

MICHELANGELO GALLIANI
di Lorenzo Fiorucci

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

Poi che sarà la vita mia lontana
di giovinezza consunta
conterrò le mie ceneri
dentro la propria urna,
e mi sembrerà come
d’un infortunio ch’era
un atto di valore:
una salma ravvolta
in una falsa bandiera.

Cesare Brandi 1

1	 Cesare Brandi, In Sé, in Tutte le poesie, a cura di Aldo Perrone, Edizioni della Cometa, Roma 2023, p.90.
2	 Serafino Ricci, S.Sebastiàn,  arte religioso, colecciòn iconogràfica, Sociedad editor de arte ilustrado, Madrid 1924, p.5.

6 7



un ultimo disperato appiglio di salvataggio, e le palpebre tumide che deformano il bel viso del giovane soldato 

sono i segnali più evidenti di un cambiamento nella interpretazione di quello che, fino a quel momento era l’idea 

iconografica del santo martire. 

Leoncillo compie la prima significativa trasformazione del san Sebastiano, egli mette in scena la paura del martirio 

evidenziando la fragilità dell’uomo più che la sacralità del miracolo. Una rappresentazione che ha anche un 

sapore politico, se non proprio contestativo - con il richiamo alle forme decadenti e neo barocche di Scipione - 

denuncia l’intento polemico verso l’idea dell’uomo forte e monumentale che in quegli anni andava promuovendo il 

totalitarismo italiano. Inoltre, la visione “Nietzschiana” di un Dio ormai morto, lasciando l’uomo solo a ripensare alla 

propria sorte, sembra trovare piena espressione plastica proprio in questa opera3.

Dovranno passare circa venti anni e una profonda crisi esistenziale, personale e sociale, prima che Leoncillo tornasse 

ad affrontare il tema senza abbandonarlo più per il resto dei suoi giorni. La nuova versione del san Sebastiano, 

che si rivela con le prime opere nel 1960, inaugura il decennio del boom economico italiano e certifica l’avvenuta 

“rinascita” dell’uomo e della società. 

Se la bellezza, tradizionalmente intesa, già nella prima versione non era più una prerogativa identitaria del santo, 

nell’evoluzione ultima del soggetto svanisce anche l’idea di uomo che si disgrega completamente. 

D’altra parte dopo Hiroshima è difficile dare un volto all’umanità, e l’arte risponde con il linguaggio informale per 

tentare di risolvere la crisi dell’immagine ricercando un lessico espressivo che determini, quantomeno, la ferita 

interiore dell’uomo. 

Un’immagine che in Leoncillo deriva dalla pura materia informe, un ammasso di terra che talvolta ha rimandi 

naturalistici, mentre altre è pura carne da macello che evocano espliciti riferimenti a dipinti di Carracci, Soutine, ma 

anche Guttuso e Bacon. Sono queste le visioni che si palesano allo sguardo di chi incrocia le numerose versioni del 

san Sebastiano informale di Leoncillo. 

Una visione che è l’inedito risultato del fare scultura, non più imitativa di una figura, ma somma di un fare, di 

un’azione che nasce come urgenza interiore, un sentimento che nel suo concretizzarsi – in un procedimento per 

sedimentazioni di materia, scavi e tagli - genera l’idea e dunque la forma finita. Lo stesso Leoncillo dichiarerà «Ora 

io cerco l’immagine, ma nello stesso tempo sono contrario a ciò che si definisce all’infuori della pura espressione 

dell’esistente. Sono contrario all’immagine “antica” che descrive “mito” [racconto], come sono contrario all’immagine 

astratta che descrive idea formale»4.

Era necessario tirare brevemente le fila di un discorso attorno all’idea stessa di arte e in particolare di scultura e di 

come questa si sia trasformata nel giro di un breve volgere di anni, rimescolando i canoni stessi del fare artistico. 

Da quella materia informe rinasce san Sebastiano come metafora interiore dell’uomo. Un processo trasformativo, 

“alchemico” che Leoncillo, da artista di terra, più che altri, applica quotidianamente seguendo passo dopo passo 

tutte le reazioni di trasformazione della materia, la fase umida dell’argilla fino a quella calda, che nasce dalla 

interazione con il fuoco. 

Un approccio di riflessione analogo, ma diverso nel processo, lo compie oggi, nel suo tempo, anche Michelangelo 

Galliani (Montecchio Emilia 1975). Anch’egli attratto da una nuova interpretazione di san Sebastiano, attraverso il 

quale rielabora la metafora alchemica di morte e rinascita dell’uomo nella sua lenta acquisizione di autocoscienza. 

Una lettura, quella di Galliani, che nell’anno del Giubileo 2025 assume un significato spirituale insito nell’opera, oltre 

che simbolico, e che invita a riflettere in modo metaforico sul continuo processo di trasformazione del mondo, delle 

materie e degli uomini. Processo in cui l’arte, ed in particolare la scultura, assume un ruolo narrativo, oltre che una 

nuova sintassi comunicativa, propria del nostro tempo, giocata interamente sull’idea di frammento. 

La scultura di Galliani sublima il ciclo di martirio e rinascita in una trasformazione alchemica, che riflette la condizione 

quotidiana dell’essere, nella sua duplice natura materiale e spirituale.

Arturo Schwarz ci ricorda infatti, come l’alchimia si divide già dai tempi dei presocratici in una doppia lettura: alchimia 

spirituale e alchimia operativa. Nella seconda interessano più le componenti laboratoriali, quasi una proto chimica 

sperimentale, dove tuttavia permane, anche se defilato, l’elemento spirituale che invece è l’essenza dell’alchimia più 

autentica e nobile, il cui scopo è quello di acquisire conoscenza di se attraverso un cammino iniziatico5.

Galliani mette in scena, nel salone monumentale della biblioteca Casanatense, la metafora di questo cammino, 

visualizzata in un’installazione ambientale in cui il protagonista è ancora Sebastiano la cui santità è tuttavia celata, 

se non proprio perduta. 

Sebastiano, nella visione di Galliani, torna ad essere uomo con la sua iconografia tradizionale caratterizzato da una 

bellezza nuovamente classica, monumentale, ma tuttavia mutila. Parziale come la memoria umana, fragile come 

l’essere contemporaneo. 

Il frammento di Sebastiano, realizzato in marmo nero marquinia e piombo, occupa il centro della scena, disteso 

su un fianco il suo corpo è trafitto da lance d’oro. È questo un involontario tributo alla battaglia si San Romano di 

Paolo Uccello, ma allo stesso modo, le lunghe lance - che nell’istallazione costellano la parte centrale del salone 

della biblioteca - hanno la duplice funzione di “raccontare” il martirio in modo storico e, soprattutto, di rompere 

attraverso un elemento astratto, l’orizzontalità dell’ambiente, dando slancio verticale alla scena. Infine, la presenza 

dell’oro, trasforma questi strumenti di morte in raggi luminosi quasi, silenziosamente a rimarcare, la presenza di una 

volontà divina che accoglie ed anzi indica la via della salvezza attraverso il martirio. 

Un’installazione che si colloca tra il sensibile e l’intellegibile, spazio di collegamento, membrana visibile attraverso 

cui accedere a universi sensoriali indefinibili con la sola logica razionale, ma che coinvolge - attraverso materie, 

immagini, frammenti, forme e simboli - la componente più emozionale di un pubblico che sa vedere oltre il visibile.   

Nelle vetrine, che contornano l’installazione, accanto a scritti alchemici e stampe antiche raffiguranti il martirio 

del santo, l’artista rende tangibile il processo di trasformazione della materia: Nigredo, Albedo e Rubedo. Infine, 

all’ingresso del salone, la Vanitas, incarnata da un teschio, da cui nasce un germoglio, ci ricorda la caducità 

dell’effimero e la transitorietà della vita. Un memento mori che riporta l’umanità alla sua temporalità e alla sua 

insuperabile essenza carnale, l’opera diviene dunque attuale nel suo messaggio perturbante. L’immagine definita 

che da Galliani della morte, e che ricorre in tutta l’opera, documenta un cambio di paradigma del nostro tempo. Da 

una visione tardo novecentesca di speranza di vita, in una concezione ancora ottimistica del futuro, a una necessità 

di passaggio verso una inevitabile tendenza di morte, non necessariamente pessimistica, ma inesorabilmente 

concreta nella realtà di questo tempo. 

In questo egli è estremamente sensibile nel registrare, seppure mai in modo esplicito né tantomeno didascalico, la 

realtà contemporanea. Infatti, anche se ancora oggi l’arte non è partecipe come in passato ai fatti del mondo, Galliani 

sembra ammonire, senza alcun giudizio morale, il furore disimpegnato della società rimarcando una posizione 

contraria ad ogni teorizzazione di un futuribile di Homo deus6, e all’opposto evidenziando l’imperfezione dell’essere 

3	 Friedrich Nietzsche, Cosi parlò Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno, Adelphi, Milano 1984.
4	 Leoncillo Leonardi, Leoncillo Piccolo diario 1957-1964, a cura di Marco Tonelli, Skira, Milano 2018, p.46.

5	 Arturo Schwarz, Cabalà e alchimia, Collana Elefanti saggi, Garzanti, Milano 1999, p.20.
6	 Yuval Noah Harari, Homo Deus. Breve storia del futuro, Bompiani, Milano 2015.

8 9



umano e la sua naturale incapacità di resistere alla morte.   

Con questa installazione lo scultore emiliano si fa demiurgo di un percorso fisico e metafisico, che racchiude non 

solo le opere sistemate nel centro del salone e nelle teche, ma tutto l’ambiente della biblioteca che, con i suoi libri 

sulle scienze primordiali, sulla spiritualità, le religioni e la filosofia invita a graduali avvicinamenti verso la piena 

conoscenza di se. 

È questo il senso di un cammino iniziatico, è questo il concetto stesso di alchimia, un avanzamento per gradini: ad 

ogni passo una trasformazione, un mutamento, una sconfitta, una ferita che equivale a un martirio e poi la morte 

come metafora dell’abbandono della vecchia immagine di se. 

È qui che interviene l’idea di Nigredo, maturazione della materia non solo o necessariamente materia fisica, ma 

essenza della materia dell’essere. Una maturazione che è decomposizione della forma iniziale verso uno stadio 

primordiale per poi accedere ad una mutazione ulteriore e quindi l’Albedo. La pagina bianca da cui ripartire verso 

una rinascita che apre l’essere a nuovi orizzonti di conoscenza dell’uomo e della sua natura, fino al completamento 

finale: il Rubedo, la fase rossa di piena e raggiunta consapevolezza, come una fenice rinata dalle sue ceneri, 

finalmente pronta per affrontare un nuovo viaggio. 

Il non detto di questo processo è dunque la conoscenza dell’essere, che per i greci antichi andava a qualificare 

l’alchimista equiparandolo al poeta: colui che unisce la parte creativa a quella tecnica e che per comprendere la 

materia la identifica con il proprio corpo e alla propria mente. Lo si legge in modo esplicito anche negli scritti di 

Leoncillo che identifica i suoi più reconditi pensieri con la materia che diviene il suo corpo: «La creta è come carne 

mia, un processo di identificazione assoluto le cui premesse espressive le so ad una ad una»7 . E se per lo spoletino 

l’immagine nasce da un diverso modo di fare scultura, per azioni più che per imitazione del reale, per Michelangelo 

Galliani l’immagine nasce da un frammento di materia naturale: la pietra e il marmo sulla quale interviene in modo 

tradizionale. È questa la caratteristica della sua scultura all’apparenza costruita come nel più classico dei modi - 

quella che Buonarroti definiva l’arte più nobile realizzata per via di levare, con martello e scalpello – ma che Galliani 

coniuga con l’idea di frammento come emblema del nostro tempo non più lineare ma rapsodico nel suo febbrile 

dipanarsi. Galliani usa il frammento come elemento base per una narrazione che raccoglie la storia, la letteratura 

e che gradualmente, colpo su colpo si fa prima scultura, poi ambiente e infine architettura scenica. Egli attiva un 

dispositivo di comunicazione che coinvolge elementi naturali, libri e oggetti, collocandoli nel cuore di uno spazio 

di conservazione della memoria: la biblioteca. Qui, i frammenti letterari, le storie e i miti custoditi da secoli nelle 

pagine di migliaia di volumi non fanno solo da sfondo all’installazione, ma ne diventano parte attiva, amplificandone 

il significato e avvolgendola con la loro presenza viva. Il frammento diviene scultura ma è anche un taglio narrativo 

consapevole, l’artista decide cosa mostrare e cosa no. Tagliare la visione significa ribaltare la rappresentazione 

tradizionale per rendere visibile il punto di vista dell’artista, del suo modo di capire e di leggere il mondo. In questa 

ottica Sebastiano non è più una figura intera, ma frammento di ciò che era il mito, l’artista non nasconde né camuffa 

con artifici la frattura del corpo, ma la esalta come elemento ormai connaturato all’uomo, e alla materia dell’uomo. 

Sono cicatrici di un vissuto che più che personale diviene universale coinvolgendo la storia dell’umanità. Una 

storia di martirio e rinascita, di nigredo e albedo, che ciclicamente — quasi come un destino già scritto — si ripete 

dall’inizio dei tempi, trascinando con sé ogni cosa. Un processo, sembra suggerire l’artista, inscritto nella storia 

stessa dell’universo: un eterno ritorno di morte e rinascita, su cui nulla e nessuno può davvero intervenire.
Nigredo, 2025

Bronze, lead and gold leaf

7	 L. Leonardi, Leoncillo Piccolo diario… cit., p.36.

10 11



In an early 20th-century Spanish publication entirely dedicated to the iconography of Saint Sebastian, Serafino 

Ricci, in 1924, highlighted how the saint’s martyrdom has, over the centuries, captivated many of the greatest 

painters and sculptors in history—particularly Italian artists. “The theme of Saint Sebastian’s blooming beauty 

was captivating. In him, the divine light of the eternal idea was revealed. Something supernatural emanated from 

his body: a reflection of the soul, the mystery of the mystical union between man and God.”2 A story that, for 

centuries, has shaped the image of the saint in the minds of major figures in Italian art, such as Luca Signorelli, 

Antonello da Messina, Giovanni Bellini, Cosmè Tura, Perugino, Titian, Veronese, Correggio, Guercino, Tiepolo, 

and, in more recent times, Corrado Cagli, Renato Guttuso, among many others who were drawn to this statuary 

body from which radiates a divine, supernatural light, intended to reflect the soul.

This theme also intrigued, in the second half of the twentieth century, another artist: an Italian sculptor who 

made this subject the focal point of his sculptural research. Leoncillo Leonardi (Spoleto 1915 – Rome 1968) 

began addressing the theme as early as 1939, initially through a still traditional iconography. The image depicts 

the saint tied to a column, hands behind his back, awaiting his body to be pierced by Roman arrows. At first 

glance, the sculpture may appear common, akin to many others handed down through history, but in truth it 

reveals a first significant shift in the reading and interpretation of this type of representation. The saint—whose 

body for centuries embodied the ideal of masculine beauty, and who in the twentieth century also became a 

symbol of homoerotic culture—is here depicted showing the first signs of physical decline.

His torso no longer bears the muscular firmness that, for centuries, had been so meticulously rendered—it 

appears flaccid, almost swollen, with muscles gradually relaxing into a fluid mass of matter that dissolves the 

sculptural form. Even the head, turned upward in one final desperate attempt to invoke the divine, loses its 

unshakable harmony.

Gone are the images of a serene face, ready to confront with heroic dignity the fate reserved by destiny. In stark 

SCULPTURE AS FRAGMENT: THE 
ALCHEMY OF SAINT SEBASTIAN IN 

MICHELANGELO GALLIANI
by Lorenzo Fiorucci

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

1	 Cesare Brandi, In Sé, in Collected Poems, edited by Aldo Perrone, Edizioni della Cometa, Rome 2023, p. 90.
2	 Serafino Ricci, S. Sebastián, arte religioso, colección iconográfica, Sociedad Editora de Arte Ilustrado, Madrid 1924, p. 5.

Then what will my life be, far away,
youth worn and faded,
I will contain my ashes
within their own urn,
and it will seem to me like
a misfortune that once was
a gesture of courage:
a corpse wrapped
in a false flag.

Cesare Brandi 1

12 13



contrast, Leoncillo’s interpretation reveals a very different inner state: long disheveled hair, a mouth clenched in 

a grimace of tension that stifles any whisper, wide eyes searching for a final desperate foothold of salvation, and 

swollen eyelids that deform the once-beautiful face of the young soldier—all of these are the clearest signs of a 

shift in the portrayal of the saint and martyr.

Leoncillo enacts the first significant transformation of Saint Sebastian, staging the fear of martyrdom and 

emphasizing human fragility more than the sanctity of the miracle. It is a representation with political overtones—

if not explicitly oppositional— with its decadent and neo-Baroque forms reminiscent of Scipione, signaling a 

critique of the “strong” monumental human ideal promoted by Italian totalitarianism of the time. Furthermore, 

the Nietzschean vision of a dead God, leaving man alone to reflect on his own fate, seems to find its full plastic 

expression in this very work.3

It would take nearly twenty years and a deep personal and social existential crisis before Leoncillo would return 

to the theme— never to abandon it again for the rest of his life.

His new version of Saint Sebastian, first revealed in the early 1960s, marked the beginning of Italy’s economic 

boom and testified to a “rebirth” of both man and society.

If traditional beauty was no longer a defining trait of the saint in the first version, in the final evolution of the 

subject the very idea of man dissolves entirely.

After Hiroshima, it became difficult to assign a face to humanity, and art responded through the language of 

informality, attempting to resolve the crisis of representation by searching for an expressive vocabulary capable 

of revealing, at the very least, the inner wounds of humankind.

In Leoncillo’s work, this image emerges from pure, formless matter—a mass of clay that at times suggests 

naturalistic references, and at others becomes mere flesh, evoking clear parallels with the paintings of Carracci, 

Soutine, as well as Guttuso and Bacon.

These are the visions that reveal themselves to those who encounter the many informal interpretations of Saint 

Sebastian by Leoncillo.

A vision that emerges as the unprecedented result of sculptural practice—no longer imitative of a figure, but 

the culmination of an action born from an inner urgency. A sentiment that, in its realization —through a process 

of sedimentation, excavation, and incision—gives rise to the idea and thus to the final form. Leoncillo himself 

stated:

“Now I seek the image, but at the same time I reject what is defined outside the pure expression of existence. 

I oppose the ‘ancient’ image that narrates myth [narrative], just as I oppose the abstract image that describes 

formal ideas.”4

It was necessary to briefly trace a discourse on the very concept of art— and sculpture in particular—and how 

it changed in just a few decades, reshaping the very canons of artistic creation.

From that formless matter, Saint Sebastian is reborn as an inner metaphor of man. A transformative, “alchemical” 

process that Leoncillo— an artist of earth more than others —applies daily, following step by step all the material 

transformations, from the wet phase of clay to the fiery phase born of interaction with fire.

A similar approach —though different in process—is undertaken today by Michelangelo Galliani (Montecchio 

Emilia, 1975). Drawn as well to a new interpretation of Saint Sebastian, Galliani reworks the alchemical metaphor 

of death and rebirth of man in his gradual journey toward self-awareness.

Galliani’s reading of the subject—especially in the context of the Jubilee year 2025— carries spiritual as well 

as symbolic meaning, inviting a metaphorical reflection on the ongoing transformation of the world, matter, 

and mankind. A process in which art—and sculpture in particular—takes on a narrative role, as well as a new 

communicative syntax unique to our time, one entirely built around the notion of the fragment.

Galliani’s sculpture sublimates the cycle of martyrdom and rebirth into an alchemical transformation that mirrors 

the everyday condition of being, in its dual material and spiritual nature. Arturo Schwarz reminds us that alchemy 

has, since the Presocratics, carried a dual interpretation: spiritual and operative. The latter is concerned with 

laboratory procedures, a proto-scientific experimentation, though still imbued—albeit subtly—with the spiritual 

essence that defines noble alchemy: the journey of self-knowledge.5

Galliani stages the metaphor of this journey in the monumental hall of the Casanatense Library, with an immersive 

installation in which the protagonist is once again Sebastian—though his sanctity is hidden, if not entirely lost.

In Galliani’s vision, Sebastian once again returns to be a man—rendered through a traditional iconography, 

marked by a beauty that is at once classical and monumental, yet nonetheless mutilated. Partial, like human 

memory; fragile, like the contemporary condition.

This fragment of Sebastian, sculpted in black Marquina marble and lead, lies at the centre of the scene. Reclining 

on one side, his body pierced by golden spears. It is, perhaps involuntarily, a tribute to The Battle of San Romano 

by Paolo Uccello. Yet at the same time, the long spears—scattered throughout the central nave of the library—

serve a dual function: they recount the martyrdom in historical terms while also breaking the horizontal plane of 

the environment through abstract vertical thrusts that energize the scene.

Lastly, the use of gold transforms these weapons of death into luminous rays, silent reminders of a welcoming 

divine presence guiding the way to salvation through martyrdom.

The installation is poised between the sensible and the intelligible: a liminal space, a visible membrane through 

which to access sensory universes that logic alone cannot contain. Through materials, images, fragments, forms, 

and symbols— the work engages the emotional core of those who can see beyond the visible. 

In the display cases surrounding the installation, alongside alchemical writings and antique prints of the saint’s 

martyrdom, the artist makes the matter’s transformation tangible: Nigredo, Albedo, and Rubedo. At the entrance 

to the hall, a Vanitas—a skull from which a sprout emerges—reminds us of life’s ephemeral nature and transience. 

This memento mori draws humanity back to its temporality and insurmountably carnal essence. The work thus 

becomes disquietingly relevant in its message. Galliani’s unflinching portrayal of death, recurring throughout the 

installation, signals a paradigm shift in our time: from a late 20th-century optimism about life to a concrete and 

inevitable recognition of death—not necessarily pessimistic, but undeniably concrete.

In this, Galliani shows great sensitivity in registering contemporary reality—subtly, never didactically. Though 

today’s art may not engage with world events as directly as in the past, the artist seems to issue a silent and 

devoid of moral judgement warning against the disengaged fury of modern society. He expresses opposition to 

every utopian vision of a future Homo Deus6, instead highlighting human imperfection and the natural inability 

to defy death.

With this installation, the Emilian sculptor becomes the demiurge of a physical and metaphysical journey—one 

3	 Friedrich Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra: A Book for All and None, Adelphi, Milan 1984.
4	 Leoncillo Leonardi, Leoncillo. Small Diary 1957–1964, edited by Marco Tonelli, Skira, Milan 2018, p. 46.

5	 Arturo Schwarz, Kabbalah and Alchemy, Elefanti Saggi Series, Garzanti, Milan 1999, p. 20.
6	 Yuval Noah Harari, Homo Deus: A Brief History of Tomorrow, Bompiani, Milan 2015.

14 15



that encompasses not only the works set in the centre of the hall and within the vitrines, but the entire library 

itself. Filled with books on primordial sciences, spirituality, religion, and philosophy, the library invites gradual 

steps toward self-knowledge.

This is the essence of an initiatory journey, the very concept of alchemy—an ascent by degrees: step by step 

transformation, each stage a change, a defeat, a wound that becomes martyrdom—and then, death, as a 

metaphor for abandoning the old image of the self.

Here enters the idea of Nigredo—the maturation of matter, not just physical, but the essence of being. A process 

of decomposition of the original form into a primordial state, leading to Albedo: the white page from which 

rebirth begins—a new opening toward human self-understanding, culminating in Rubedo: the red phase of full 

awareness. Like a phoenix reborn from its ashes, ready for a new journey.

What remains unspoken in this process is the pursuit of self-knowledge. For the ancient Greeks, such knowledge 

elevated the alchemist to the status of poet: one who unites creative impulse with technical mastery, and 

who understands matter by identifying with their own body and mind. This notion is clearly expressed in the 

Leoncillo’s writings, where he describes a total identification with the material: “Clay is like my flesh, an absolute 

process of identification whose expressive premises I know one by one.”7

And while for Leoncillo, the image is born from action more than imitation—from doing rather than representing—

for Michelangelo Galliani, the image originates from a fragment of natural matter: stone and marble, shaped 

using traditional methods. His sculptural language appears classical — in the noble “subtracting” method of 

Michelangelo, with chisel and mallet — but Galliani combines it with a contemporary vision of the fragment 

as a symbol of our time: no longer linear, but rhapsodic in its feverish unfolding. Galliani uses the fragment as 

the foundation for a narrative that gathers history and literature, gradually evolving—stroke by stroke—into 

sculpture, environment, and ultimately into scenographic architecture. He activates a communicative device 

that brings together natural elements, books, and objects, placing them in the heart of a memory-preserving 

space: the library. Here, the literary fragments, ancient stories, and myths—safeguarded for centuries within 

thousands of volumes—do not merely form a backdrop to the installation, but become active participants, 

amplifying its meaning and enveloping it with their living presence.

The fragment becomes sculpture, but also a conscious narrative cut: the artist chooses what to reveal and what 

to conceal. To cut the image is to overturn traditional representation, offering the artist’s point of view and 

interpretation of the world. In this context, Sebastian is no longer a whole figure, but a fragment of what the 

myth once was. The artist neither hides nor disguises the rupture of the body with artifices; instead, he elevates 

it, as an intrinsic part of man and man’s material.

These are scars of a lived experience that becomes universal, transcending the individual and embracing the 

history of humankind—a story of martyrdom and rebirth, of Nigredo and Albedo, that cyclically—almost as if 

destined—repeats itself from the dawn of time, carrying everything along with it. It is a process, the artist seems 

to suggest, inscribed within the very history of the universe: an eternal return of death and rebirth, over which 

no one and nothing can truly prevail.

Albedo, 2025
Carrara marble and gold leaf

7	 L. Leonardi, Leoncillo Piccolo diario… cit., p.36.

16 17



Michelangelo Galliani, con il suo intervento artistico alla Biblioteca Casanatense a Roma, ci racconta che 

c’è un momento, nella vita di ogni anima, in cui tutto crolla, il sole non scalda più, le parole non salvano, le 

certezze svaniscono come nebbia al mattino. È la Nigredo, la notte oscura dell’anima, il nero alchemico. Un 

processo necessario, doloroso, radicale. Qui l’Io implode e le illusioni si frantumano, ci si guarda allo specchio 

e non si riconosce più nulla. È la morte simbolica dell’identità, dell’immagine, dell’orgoglio. Non c’è via di 

fuga: si è costretti a stare. A sentire. A cadere. Ma proprio lì, nel fondo di quel buio, qualcosa accade, dove 

tutto sembra perduto, si prepara la Albedo: il bianco non è un ritorno alla luce com’era prima, ma un’altra 

luce. Una che viene da dentro, silenziosa, tenera, imprevista. La Albedo è la rinascita dell’essere purificato, 

non l’essere perfetto, ma l’essere vero. Colui che ha attraversato le proprie macerie e ha scoperto che, sotto 

le rovine, c’era un cuore. Non più maschere, non più pretese, solo una presenza nuda, fragile, potente: chi è 

passato attraverso la Nigredo non parla più per convincere, ma per condividere, non cerca approvazione, ma 

comunione. La Albedo è il candore dopo il carbone, il perdono dopo il fallimento, il sì che segue il no, come 

in natura il seme muore per germogliare, così l’anima si disgrega per essere fecondata da una nuova forma 

di vita. È la legge dell’interiorità: per vivere davvero, bisogna prima morire un po’. La Nigredo ti spezza. La 

Albedo ti raccoglie. Chi rinasce dalla propria oscurità, brilla di una luce che non ha più bisogno del sole. “Per 

aspera ad lucem”. L’artista sceglie San Sebastiano, uno dei santi più rappresentati dell’arte cristiana. E non 

solo per la sua storia, ma per ciò che incarna. Il suo corpo martoriato, trafitto da frecce, è diventato nei secoli 

un simbolo complesso: di dolore e bellezza, di fede e resistenza, di carne vulnerabile e spirito incrollabile. 

Nessun altro martire è stato scolpito tanto, né con tanto fervore estetico.

Sfidando l’iconografia canonica di San Sebastiano, Galliani presenta una passione vissuta con mitezza, una 

morte che conserva la grazia. Le frecce, che in realtà non lo uccisero, diventano metafora di un supplizio che 

MICHELANGELO GALLIANI
PER ASPERA AD ASTRA

di Pasquale Lettieri

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

18 19



colpisce ma non vince. Non sono solo armi, ma segni visibili della lotta tra la carne e la fede, tra l’odio del mondo 

e la speranza del cielo. Ma qui l’immagine di San Sebastiano non si ferma alla cronaca agiografica. Diventa altro. 

La figura di Sebastiano prende una piega quasi “pagana” nella sua sensualità. Il corpo scomposto, esposto alla 

violenza, richiama i modelli puristi dell’arte contemporanea: niente eros, ma sublimazione del dolore.

Sebastiano diventa un Cristo minore, un alter ego. Il suo corpo trafitto richiama la Passione, ma è anche più vicino 

all’uomo comune, al giovane devoto, al fedele perseguitato. È un’intercessione vivente. San Sebastiano vive in 

forma di frammenti. Le sue ferite si fanno vere. Il marmo, il legno, il bronzo rappresentano non solo un corpo, ma 

una fede incarnata. Il martirio diventa tangibile, in cui la teatralità del gesto accentua il contrasto tra dolore fisico 

e estasi spirituale. Ogni freccia che trafigge è una parola non detta. Ogni nodo della corda che lo lega è un vincolo 

tra terra e cielo. E la nudità, lungi dall’essere scandalosa, è testimonianza di vulnerabilità e di purezza.

Il San Sebastiano di Galliani parla. È immagine potente di resilienza, di bellezza che non cede all’orrore, di 

giovinezza ferita ma non spezzata. E in tempi di nuove ferite sociali, morali, spirituali, il suo corpo trafitto può 

ancora essere specchio e conforto. Perché ogni freccia che lo attraversa, in fondo, ci ricorda che la fede non 

si misura dall’assenza di dolore, ma dalla forza con cui lo si attraversa. L’alchimia dell’artista non è solo l’arte 

segreta di trasformare il piombo in oro, ma è soprattutto un cammino simbolico di morte e rinascita. Ogni 

trasmutazione materiale rappresenta, in realtà, una trasfigurazione interiore: morire al grezzo, rinascere al 

puro. Nel crogiolo dell’alchimista, la materia si dissolve e si ricompone. Allo stesso modo, l’anima attraversa la 

Nigredo, la notte oscura, per giungere all’Albedo, la purificazione, e infine alla Rubedo, la pienezza dell’essere. 

È una resurrezione spirituale, dove ciò che muore è l’illusione, e ciò che nasce è l’essenza. Così, il Galliani/

alchimista insegna che ogni crisi è una fucina: non temere la decomposizione, perché solo ciò che si spezza 

può essere ricostruito più vero.

With his artistic intervention at the Biblioteca Casanatense in Rome, Michelangelo Galliani reminds us that 

there comes a moment in every soul’s journey when everything collapses: the sun no longer warms, words 

no longer heal, and certainties vanish like morning mist. This is the Nigredo—the dark night of the soul, the 

alchemical black. A necessary, painful, and radical process. Here, the self implodes, illusions shatter, and one 

looks in the mirror no longer recognizing anything. It is the symbolic death of identity, of image, of pride. 

There is no escape: one is forced to remain. To feel. To fall. And yet, right there, in the depths of that darkness, 

something begins to happen. Where all seems lost, the Albedo begins to emerge—not a return to the light as 

it once was, but a different kind of light. One that rises from within: silent, tender, and unexpected.

Albedo is the rebirth of a purified being—not a perfect one, but a true one. One who has walked through their 

own ruins and discovered that beneath the rubble, there was a heart. No more masks, no more pretenses—just 

a raw, fragile, powerful presence. One who has passed through the Nigredo no longer speaks to persuade, 

but to share; no longer seeks approval, but connection. Albedo is the whiteness after the coal, the forgiveness 

after failure, the yes that follows a no. Just as in nature a seed must die to sprout, so too must the soul break 

apart to be fertilized by a new form of life. This is the law of inner transformation: in order to truly live, one 

must first die a little. Nigredo breaks you. Albedo gathers you. And those who are reborn from their darkness 

shine with a light that no longer needs the sun. Per aspera ad lucem.

The artist chooses Saint Sebastian, one of the most frequently depicted saints in Christian art—not only for 

his story, but for what he embodies. His wounded body, pierced by arrows, has over the centuries become 

a complex symbol: of pain and beauty, of faith and endurance, of vulnerable flesh and unshakable spirit. No 

other martyr has been sculpted with such frequency, or such aesthetic fervor.

Challenging the canonical iconography of Saint Sebastian, Galliani presents a passion lived with gentleness, 

a death that retains its grace. The arrows—which, in fact, did not kill him—become a metaphor for a torment 

that wounds but does not conquer. They are not only weapons, but visible marks of the struggle between 

MICHELANGELO GALLIANI
PER ASPERA AD ASTRA

by Pasquale Lettieri

20 21



flesh and faith, between worldly hatred and heavenly hope. Here, Sebastian’s image goes beyond the 

hagiographic account. It becomes something else. His figure takes on an almost pagan quality in its sensuality. 

The body, contorted and exposed to violence, recalls the purist models of contemporary art: not erotic, but 

a sublimation of pain.

Sebastian becomes a lesser Christ, an alter ego. His pierced body evokes the Passion, but is closer to the 

common man—the young believer, the persecuted faithful. He becomes a living intercession. Saint Sebastian 

lives in fragments. His wounds become real. Marble, wood, and bronze represent not just a body, but a faith 

made flesh. Martyrdom becomes tangible, where the theatricality of gesture highlights the contrast between 

physical pain and spiritual ecstasy.

Each arrow is an unspoken word. Each knot in the rope that binds him is a link between earth and heaven. And 

the nudity, far from being scandalous, is a testament to vulnerability and purity.

Galliani’s Saint Sebastian speaks. It is a powerful image of resilience, of beauty that does not yield to horror, 

of youth wounded but not broken. And in a time of new social, moral, and spiritual wounds, his pierced body 

can still serve as both mirror and solace. Because each arrow that passes through him ultimately reminds 

us that faith is not measured by the absence of suffering, but by the strength with which we endure it. The 

artist’s alchemy is not just the ancient art of turning lead into gold—it is, above all, a symbolic journey of death 

and rebirth. Every material transmutation mirrors an inner transfiguration: dying to the raw, being reborn to 

the pure. In the crucible of the alchemist, matter dissolves and recomposes. In the same way, the soul passes 

through the Nigredo, the dark night, to reach the Albedo, the state of purification, and finally the Rubedo, 

the fullness of being. It is a spiritual resurrection where what dies is illusion and what is born is essence. Thus, 

Galliani the alchemist teaches us that every crisis is a forge: we should not fear disintegration as only what is 

broken can be rebuilt more truthfully.

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

22 23



Sebastiano, 2024
Whole installation: Black Marquinia marble and lead ceramic gold leaf wood and platinum ceramics

24 25



Sebastiano, 2024
Whole installation: Black Marquinia marble and lead ceramic gold leaf wood and platinum ceramics

26 27



Vanitas, 2021
Black Marquinia marble, silver leaf and stainless steel

28 29



Nigredo, 2025
Bronze and lead

30 31



Nigredo, 2025
Bronze and lead

32 33



Nigredo, 2025
Bronze and lead

34 35



Nigredo, 2025
Bronze and lead

36 37



La Biblioteca Casanatense nasce in Roma nel 1701, per volontà del Cardinale Girolamo Casanate: uomo di 

grande erudizione, appassionato bibliofilo e cultore della Dottrina di San Tommaso, ricordato per il suo 

generoso lascito post mortem ai Domenicani della Minerva. Agli albori del secolo dei Lumi l’eredità del 

Cardinale viene dunque utilizzata dal Maestro Generale dell‘Ordine dei Predicatori, Padre Antonine Cloche, 

per la costruzione di questa struttura, fiore all’occhiello del sistema bibliotecario nazionale da ormai più di 

trecento anni. Il motivo per cui si è scelto di iniziare questa breve introduzione alle opere qui custodite ed 

affiancate alla mostra Alkemica di Michelangelo Galliani con dei cenni storici risiede nella volontà di donare al 

visitatore elementi utili ad un orientamento preliminare, cosa imprescindibile per una mostra site specific; vi 

è poi la necessità di approfondire e valorizzare i rapporti tra gli antichi custodi della Casanatense, quei padri 

Domenicani Predicatori, ed una materia così affascinante e sfuggente come l’Alchimia. L’ordine, facente capo 

a San Domenico da Guzman, si potrebbe infatti definire una sorta di unicum, una corporazione di uomini 

integerrimi e zelanti (caratteristica che gli è valsa il nomignolo di Domini canis, cani del Signore), titolari 

per secoli della temibile Santa Inquisizione, eppure così ben disposti nei confronti della “Grande Opera”. La 

ragione di questa apparente contraddizione risiede nella consapevolezza di parte domenicana di guardare 

al processo alchemico come ad un metodo in grado di spiegare sia gli aspetti fisici che metafisici del Mondo, 

offrendo la possibilità di integrare la ricerca scientifica con la fede nell’Unico Dio, garantendo inoltre un terreno 

fertile per l’esplorazione della Natura e del Divino. Tutto ciò si mostra con chiara evidenza passeggiando tra le 

diciotto teche in cristallo del Salone Monumentale, impreziosite dal marmo del Galliani, seguendo un percorso 

immersivo in cui il visitatore diventa parte integrante delle fasi alchemiche, dalla decomposizione propria della 

nigredo alla successiva illuminazione dell’albedo. 

Perfettamente integrati poi nell’ideale visione dell’artista di un Mondo Occulto (di)svelato agli occhi del 

visitatore, i volumi selezionati per completare siffatto scenario: il De Occulta Philosophia (libri tres) del 

leggendario filosofo ed esoterista tedesco Heinrich Cornelius Agrippa von Nettsheim, qui in una rarissima 

prima edizione stampata a Colonia nel 1533; un trattato in cui l’autore, rifacendosi alle posizioni già espresse in 

BIBLIOTHECA MAGICA:
ALCHIMIA ED ESOTERISMO 
TRA GLI SCAFFALI DELLA 

CASANATENSE
di Pietro La Tegola

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

38 39



The Casanatense Library was founded in Rome in 1701 by the will of Cardinal Girolamo Casanate: a man of 

great erudition, a passionate bibliophile, and a devotee of the Doctrine of St. Thomas, remembered for his 

generous posthumous bequest to the Dominicans of the Minerva. At the dawn of the Enlightenment, the 

Cardinal’s legacy was used by the Master General of the Order of Preachers, Father Antonin Cloche, for the 

construction of this structure—a jewel in the crown of the national library system for over three hundred 

years. This brief introduction to the works housed here, presented alongside Michelangelo Galliani’s Alkemica 

exhibition, begins with historical notes to provide visitors with helpful preliminary orientation—essential for 

a site-specific exhibition. Furthermore, there is a need to explore and enhance the relationship between the 

ancient custodians of the Casanatense, the Dominican Preachers, and such a fascinating and elusive subject 

as Alchemy. The Order, headed by St. Dominic of Guzman, could be described as a unicum: a corporation of 

upright and zealous men (earning them the nickname Domini canis, “Hounds of the Lord”), who for centuries 

held the terrible office of the Holy Inquisition—yet were remarkably open to the “Great Work” of alchemy. 

This apparent contradiction stems from the Dominicans’ awareness that the alchemical process could explain 

both physical and metaphysical aspects of the world, allowing for the integration of scientific research with 

faith in the One God, and offering fertile ground for the exploration of Nature and the Divine. All this is clearly 

demonstrated by the eighteen crystal display cases in the Monumental Hall, enriched by Galliani’s marble 

work, guiding visitors through an immersive journey through the alchemical phases—from the decomposition 

of nigredo to the enlightenment of albedo.

Perfectly integrated into the artist’s ideal vision of a revealed Occult World, the selected volumes complete 

the setting: De Occulta Philosophia (three books) by the legendary German philosopher and esotericist 

Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim, here in a rare first edition printed in Cologne in 1533; a treatise in 

which the author, drawing on the positions of Marsilio Ficino and Pico della Mirandola, laid the groundwork 

for a significant contribution to Renaissance philosophical inquiry into the potential of natural magic and its 

BIBLIOTHECA MAGICA:
ALCHEMY AND ESOTERICISM 

AMONG THE SHELVES 
OF THE CASANATENSE

by Pietro La Tegola

precedenza da Marsilio Ficino e Pico della Mirandola, getta le basi per un significativo contributo all’indagine 

filosofica rinascimentale circa il supposto potenziale della magia naturale ed il suo rapporto con la religione. 

Un vero e proprio compendio di esoterismo che unisce i quattro elementi della realtà sensibile all’astrologia, 

alla Kabbalah, alla numerologia ed all’alchimia, financo studiando l’utilizzo di queste relazioni nella medicina. 

Non stupirà infatti scoprire che la maggior parte di tali pubblicazioni vengono conservate tuttora nell’antica 

ed originaria sede per loro predisposta dai bibliotecari domenicani, la sezione “Medicina” del Salone, cuore 

pulsante dell’antica Libraria, testimonianza di una linea di confine tra le due discipline quasi impalpabile ancora 

nel Diciottesimo secolo. Seguendo dunque il medesimo filo conduttore, fanno capolino tra le teche il Clauis 

philosophiae et alchymiae Fluddanae (Francoforte, 1633) di Robert Fludd, il famoso medico ed astrologo 

inglese, la cui visione scientifica dell’Universo risulta essere consapevolmente influenzata da tutti i concetti 

cari agli adepti dell’alchimia e della magia naturalis; conoscenze queste che il nostro non mancava di applicare 

nella pratica medica. 

Impossibile poi non menzionare alcune notevoli incisioni (tra cui si segnalano quelle dei grandi maestri 

fiamminghi del XIV e XV secolo, Lucas Van Leyden e Raphael Saddeler) ispirate al Martirio di San Sebastiano, 

episodio al centro dell’esposizione Alkemica, interpretato in una personalissima concezione di morte e rinascita. 

La scelta di rappresentare la nota vicenda del martire paleocristiano risulta essere non casuale, soprattutto alla 

luce di quanto già detto: Sebastiano infatti si rende a suo tempo protagonista di una “doppia morte”, mostrando 

dapprima le stigmate della dissoluzione carnale, per poi resuscitare (o per meglio dire, passare da uno stato di 

superficiale distruzione ad una vera e propria rinascita: la trasmutazione dell’alchimista) grazie alle cure ed alla 

pia dedizione di Santa Irene, la cui opera presenta evidenti analogie con il solve et coagula alchemico. 

Satis dictum est, diceva Seneca; ciò che resta è l’orgoglio di aver contribuito ad impreziosire il già pregiatissimo 

lavoro del Galliani e di essere custodi di un tesoro di conoscenze antiche e tuttavia per certi versi ancora 

attuali, alla portata di chiunque volesse ancora studiare ad approfondire.

40 41



relationship with religion. A true compendium of esotericism, it unites the four elements of the physical world 

with astrology, Kabbalah, numerology, and alchemy—even exploring their use in medicine. Unsurprisingly, 

most of these publications are still preserved in their original location designated by the Dominican librarians: 

the “Medicine” section of the Hall—the beating heart of the ancient library—testifying to a near-impalpable 

boundary between the two disciplines even in the 18th century. Following this same thread, other volumes 

emerge from the display cases, such as the Clavis Philosophiae et Alchymiae Fluddanae (Frankfurt, 1633) 

by Robert Fludd, the famous English physician and astrologer, whose scientific vision of the universe was 

knowingly influenced by concepts dear to the adepts of alchemy and magia naturalis—knowledge he did not 

hesitate to apply in his medical practice.

It would be impossible not to mention several remarkable engravings (notably those by Flemish masters 

of the 14th and 15th centuries, such as Lucas Van Leyden and Raphael Sadeler), inspired by the Martyrdom 

of St. Sebastian—a central episode in the Alkemica exhibition—interpreted through a highly personal vision 

of death and rebirth. The choice to depict the well-known story of the early Christian martyr is far from 

random, especially in light of what has already been said: Sebastian undergoes a “double death”, first showing 

the stigmata of bodily dissolution, and then resurrecting—or rather, transitioning from a state of superficial 

destruction to a true rebirth: the alchemist’s transmutation—thanks to the care and pious devotion of Saint 

Irene, whose intervention clearly echoes the alchemical principle of solve et coagula. Satis dictum est, said 

Seneca; what remains is the pride of having contributed to enrich the already exquisite work of Galliani and of 

being custodians of a treasure trove of ancient and yet in some ways still current knowledge—knowledge that 

is, in many ways, still relevant and accessible to anyone who wishes to study and explore it further.

Albedo, 2025
Pink Cesane stone and gold leaf

42 43



Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

44 45



Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

46 47



48 49



50 51



Nigredo, 2025
Bronze and lead

52 53



Nigredo, 2025
Bronze and lead

54 55



Dove nasce la bellezza? Perché la bellezza nasce, come un bimbo frutto dell’amore, come il giglio del campo 

che oggi c’è e domani scompare, come il tramonto che accende il cielo e il mare di rosso e di giallo. La bellezza 

è luce, profumo, carne e spirito insieme, colore, parola, musica, ricerca e contemplazione, dentro e fuori, 

istante ed eternità, purezza altezza profondità. La bellezza è antica e nuova. La bellezza è respiro. La vivi, la 

senti, la pensi. Ne hai percezione nella gioia e nel dolore. Nella sua assoluta semplicità non si lascia definire. Ti 

abbraccia come l’orizzonte e, insieme, abita in te. 

L’arte, fin dalle pitture delle grotte di Lascaux, ha sempre voluto esprimere il mondo, l’uomo e Dio nel segno 

della bellezza. Ma questo nostro tempo sembra voler fare a meno della bellezza come dell’amore. Li relega 

al passato. Li guarda magari con nostalgia. Più spesso con cinismo e indifferenza. Scriveva Antonio Paolucci: 

«Salvare la Bellezza significa salvare le ragioni delle emozioni, dello stupore, in definitiva della felicità. 

Occorrerà dunque correggere il principe Myškin e fargli dire qualcosa di profondamente diverso: la Speranza, 

non la Bellezza, salverà il mondo, e con la Speranza, se noi vorremo, sarà salvata anche la Bellezza che lo abita. 

Quella Bellezza che non puoi definire, ma che quando la vedi, quando la godi, quando entra dentro di te, ti fa 

sentire felice di essere vivo, di avere occhi per guardare, un cuore per emozionarsi e memoria per ricordare». 

Non c’è bellezza senza speranza e questo mondo sembra voler fare a meno della bellezza perché è un mondo 

disperato, dove si cancellano popoli e nazioni nell’indifferenza di chi vuol salvare la routine del suo quotidiano. 

Il nostro mondo corre veloce, vuole giocare tutto sull’istante: riduce il tempo al presente, la verità a maschera, 

il noi a io, il bene ad artificio e prodotto di consumo. C’è tanta tristezza, noia e mediocrità in questo vecchio 

mondo trasformato in mercato globale e virtuale. Perché tutto, ma proprio tutto può essere venduto e 

comprato. Se ci fermiamo alla superficie delle cose, al desiderio dell’immediato, al consumo vorace, alla ricerca 

del successo, allora la nostra vita nega l’Invisibile, ma nega anche la bellezza. Potremo avere tutto, conquistare 

tutto, ma noi saremo un nulla, un vuoto incolmabile. Intorno a noi e dentro di noi ci sarà solo deserto. Non 

esiste orizzonte senza cielo. Chi desidera davvero non può desiderare meno dell’Infinito, perché l’Infinito è 

presente dentro di noi ed è insieme il nostro destino. E solo sull’Infinito possiamo radicare la nostra speranza. 

E quale speranza più grande di un bimbo che nasce?

Anche l’arte che si incarna in un’opera nuova è un atto di speranza. E quanta bellezza, quanta speranza ci 

sono nelle opere di Michelangelo Galliani, nel suo corpo a corpo con il marmo, nel suo infinito scalfire la pietra, 

in quella fatica titanica di aprire nuovi orizzonti con scalpello e martello nel dialogo tra finito e non finito (o 

meglio in-finito)… Giorno dopo giorno a donare il suo tempo, che è poi la sua vita, nella sfida alla materia 

inerte. Sfida ma anche fiducia che la materia possa prendere forma, possa prendere vita, in un gioco che è 

scoperta di quel che il marmo nasconde e, insieme, invenzione che sorprende. Così accade che la freddezza 

della bianca pietra diventi una mano pulsante, un piede pronto a scalare il mondo, un cuore che batte… E poi 

i volti bellissimi e senza tempo, come quelli che solo i greci osavano modellare. Virtuoso come i maestri più 

grandi, come il maestro dei maestri di cui porta degnamente il nome, per lui l’arte è un’avventura che non 

MICHELANGELO, QUANDO 
LA VITA GENERA BELLEZZA

di Giovanni Gazzaneo

Albedo, 2025
Carrara marble and gold leaf

56 57



regista e videomaker per un periodo, ha trovato la sua vera strada nel disegno realizzando nel poco tempo 

che ha avuto una ricerca davvero entusiasmante. Posso solo dire che con lui le collaborazioni e i confronti 

sono stati sempre molto profondi e interessanti. Mi ha insegnato molto.

Quando hai pensato al tuo essere scultore come professione, vocazione, vita? E questo è legato a un 

episodio particolare?

In realtà non lo so nemmeno adesso. Questa è una strada che non ti dà molte certezze, e farne una professione 

è cosa ardua. Però posso dirti che c’è stato momento in cui ho capito che era la scultura (e non la pittura) la 

mia vera vocazione: alla scuola superiore durante una lezione di “plastica”. Il tema era la copia in argilla della 

testa del Galata morente dei Musei Capitolini. Mi venne molto naturale e credo molto bene. Il professore, lo 

scultore Danilo Cassano, ne rimase molto colpito. Da quel momento fu una vera e propria esigenza, ricordo 

che passavo le notti in cantina a plasmare sculture, teste, busti…

Quali sono i maestri, del passato e contemporanei, a cui hai guardato all’inizio del tuo percorso e cosa ti 

hanno dato? Quali sono i maestri a cui guardi oggi?

Senz’altro i grandi scultori della Grecia classica e romana, passando poi per Wiligelmo, l’Antelami, Arnolfo di 

Cambio. E ancora Desiderio da Settignano, Donatello, Michelangelo, Bernini, Verrocchio e Cellini. E Canova 

(Ercole e Lica mi mette davvero in difficoltà, una tale potenza, maestria tecnica e una capacità compositiva 

che mi lascia senza fiato). Poi Arturo Martini, Marino Marini, Rodin, Brancusi, Giacometti, Henry Moore, Adolfo 

Wildt (è assoluto), e poi Luciano Fabro, Penone, Novello Finotti, Antony Gormley. Credo che la visita alla 

mostra di Anselm Kiefer alla Gam di Bologna quando ero poco più che un bambino mi abbia influenzato 

profondamente. Oggi ogni tanto mi soffermo sul lavoro di Kapoor, quello di Gormley e di Jean Fabre. Anche 

Penone è un artista che mi sorprende sempre. Comunque mi sto sicuramente dimenticando di qualcuno: 

Claudio Parmiggiani. 

La bellezza che sai generare è degna di Fidia. L’arte classica è legata al “per sempre”, a quel desiderio 

che ha motivato ogni artista degno di questo nome (fino ai nostri giorni dove l’orizzonte sembra fermarsi 

al presente). E anche la tua arte è “per sempre”. C’è qualcosa che ti preme esprimere e che vorresti fosse 

colta da chi contempla le tue opere? 

Il paragone con Fidia forse è immeritato, ma comunque mi accomuna quel modo di fare arte. Il desiderio 

di eternità. La stessa visione. Credo che si possa affermare che lo spirito dell’uomo che animava gli artisti 

del passato sia molto diverso da quello che anima gli artisti contemporanei. O buona parte di loro. In un 

certo senso è un riflesso del mondo attuale. Attraverso l’arte cerchiamo di affermare noi stessi al di là della 

dimensione temporale che ci è data di vivere e allo stesso tempo tendiamo a una redenzione. Credo che 

sia svanito il senso del sacro (non solo nell’accezione religiosa) che l’arte del passato conservava nel suo 

insieme. L’idea che tutto sia deperibile, che il giorno seguente sia già superato mi sconforta. Forse mi muovo 

controcorrente, ma onestamente non me ne sono mai preoccupato.

Vorrei che attraverso l’osservazione delle mie opere se ne percepisse la genesi. Si è spesso portati a valorizzare 

l’aspetto concettuale che sta alla base della creazione artistica rispetto alla sua esecuzione. Nel mio caso 

l’esecuzione, che necessita di molto tempo, dedizione e pazienza, diventa parte imprescindibile dell’aspetto 

taglia i ponti con la grande tradizione, ma che proprio per questo, per queste radici che affondano nella storia 

millenaria, dona frutti nuovi: opere non scontate, materiali che per la prima volta si incontrano, forme che 

prima non c’erano e che ora possiamo contemplare, accarezzare, sognare.

Il grande scrittore e il grande filosofo parlano all’anima. Il grande artista e il grande poeta non parlano all’anima, 

ma la toccano e a volte sono capaci di rigirare il cuore. L’arte vera non si ferma mai allo sguardo. L’arte vera ci 

attraversa, è un’emozione di vita nuova. Può spezzare il cuore, può essere un tuffo di gioia, può ammutolirci 

nel silenzio della gratitudine, può risvegliarci alla Presenza del Dio che è in noi. Sì, la speranza può salvare la 

bellezza, ma la bellezza genera speranza. 

Lucio Fontana diceva a Francesco Messina: «Credimi, non è più il tempo di una scultura come la tua. Viviamo 

nell’era atomica e domani, o fra qualche anno, il mondo può scomparire. E tu credi ancora alla posterità. Sei 

proprio matto». Sono passati oltre sessant’anni, l’umanità abita ancora questo meraviglioso e tormentato 

mondo e crede ancora alla posterità: dà alla luce figli che fanno nuovo il mondo e la storia. E ci sono artisti, 

come Galliani, che amano la lingua viva della scultura e credono nell’arte che non si consuma, che non si 

riduce a mero concetto spesso incomprensibile, a gioco, a scandalo, a qualcosa di così povero da avvicinarsi 

al nulla. La materia chiede di essere redenta e l’idea chiede di essere incarnata. Perché solo così accade il 

mistero: dall’oscuro ventre di una montagna il marmo invoca di essere portato alla luce, non come pietra, ma 

come vita nuova.

Michelangelo è uno dei pochi, non solo di oggi, che grazie all’arte genera nuova vita e una bellezza che non 

passa. La vera bellezza non trova casa in questo mondo perché, come il vero amore, ha a che fare con l’Eterno 

e si declina nell’orizzonte del “per sempre”. Questo mondo passa, la Bellezza resta.

Michelangelo, qualcuno potrebbe dire che il tuo essere scultore è scritto nel nome. Io non credo nel destino, 

ma nella Provvidenza… Come nasce il tuo amore per l’arte?

Nemmeno io credo nel destino. D’altronde tutto ciò che può essere confermato solo a posteriori accerta che il 

destino non esiste e probabilmente nemmeno la provvidenza. In realtà ho anche cercato di starmene lontano 

dall’arte. Almeno per un periodo, poi evidentemente ne sono stato rapito, oppure ho solo assecondato, 

riscoperto il mio desiderio più grande. Aria di casa probabilmente, ma non credo sarebbe bastata.  

Come ti sei rapportato a tuo padre artista, ma anche a tua mamma artista? In che modo si è sviluppato il 

dialogo nell’ambito dell’arte?

Era quasi impossibile sfuggirne, sia per me che per mio fratello. E a posteriori (per mio fratello, ma anche per 

me) ammetto che è stata una fortuna. Chi cresce in una famiglia del genere, dove tutto è finalizzato a una 

ricerca estetica e di forma, non si rende conto della fortuna che sta vivendo e neanche della “normalità” in 

cui cresce la maggior parte delle persone.  Non vorrei essere frainteso, ma molte volte il rapporto è più vicino 

a quello tra colleghi che tra madre o padre e figlio. Penso sia stato anche per una ridotta differenza di età. 

Questo è un aspetto interessante anche dal punto di vista educativo. Comunque, in casa l’argomento era 

sempre quello, con leggere variazioni e sfumature.  Insomma, pur impegnandoti non riesci a sfuggirne.

E come hai vissuto il rapporto “artistico” con tuo fratello Massimiliano? 

Di conseguenza anche mio fratello, pur avendo provato a sfuggire al suo “destino” (ma esiste?) facendo il 

58 59



Where is beauty born? Why does beauty come into being—like a child born of love, like a lily of the field that 

blooms today and fades tomorrow, like a sunset igniting the sky and sea in reds and golds.

Beauty is light, scent, flesh and spirit together—color, word, music, inquiry and contemplation, inside and 

out, a fleeting instant and eternity, purity, elevation, depth. Beauty is both ancient and new. Beauty is breath. 

You live it, you feel it, you reflect on it. You sense it in both joy and sorrow. In its absolute simplicity, it 

defies definition. It embraces you like the horizon, while at the same time dwelling within you. Since the cave 

paintings of Lascaux, art has always sought to express the world, humanity, and the divine through beauty. 

But in our time, we seem increasingly willing to do without beauty, just as we do without love. Both are 

pushed aside, assigned to the past. Sometimes they’re viewed with nostalgia, more often with cynicism and 

indifference. Antonio Paolucci wrote: “To save Beauty is to save the very reasons for emotion, for wonder—

ultimately, for happiness. We should revise Prince Myshkin’s words and have him say something far deeper: it 

is Hope, not Beauty, that will save the world. And with Hope—if we so choose—Beauty, which still inhabits the 

world, will be saved as well. That Beauty which cannot be defined, but which, when seen, when experienced, 

when it enters us, makes us feel grateful to be alive—to have eyes that can see, a heart that can be moved, 

and memory to remember.” There is no beauty without hope. And this world, perhaps, has rejected beauty 

because it has lost hope. A world where entire peoples and nations are erased in the indifference of those 

trying only to preserve the routine of their own daily lives.

Ours is a world in a rush, staking everything on the moment: reducing time to the present, truth to masquerade, 

the collective to the individual, goodness to a commodity. This old world, transformed into a global and virtual 

marketplace, overflows with sadness, boredom, and mediocrity. Because now everything—truly everything—

can be bought and sold. If we remain on the surface of things, driven by the desire for the immediate, by 

voracious consumption and the pursuit of success, we deny the Invisible—and in doing so, we deny beauty. 

We may have everything, conquer everything, yet remain nothing—an unfillable void. Around us and within 

us, there would be only desert. There is no horizon without a sky. Whoever desires truly, cannot desire less 

than the Infinite—for the Infinite dwells within us and is also our destiny. And only on the Infinite can we build 

our hope. What greater hope is there than the birth of a child? Art, too, when embodied in a new work, is an 

act of hope. And there is so much beauty—so much hope—in the works of Michelangelo Galliani: in his hand-

to-hand encounter with marble, in his endless carving of stone, in the titanic effort of opening new horizons 

with hammer and chisel, in the dialogue between finished and unfinished—or rather, in-finite. Day after day, he 

offers up his time—his very life—in a challenge with inert matter. A challenge, yes, but also a deep trust that 

matter can take shape, can come alive: a game of discovery, unveiling what marble hides and, at the same 

time, a creation that surprises even the maker. And so it happens that the coldness of white stone becomes a 

pulsing hand, a foot ready to climb the world, a beating heart… and those stunning, timeless faces—like those 

only the ancient Greeks dared to sculpt.

MICHELANGELO, WHEN LIFE 
GIVES BIRTH TO BEAUTY

by Giovanni Gazzaneo

concettuale dell’opera e del processo creativo. Realizzando personalmente le mie opere (dall’inizio alla 

fine) vivo l’opera durate tutto il tempo della sua esecuzione, e lavorando a intaglio diretto (senza modelli o 

disegni) trovo l’opera strada facendo, assecondando a volte difetti, inconvenienti tecnici o trame stesse della 

materia che mi conducono verso nuove strade o ipotesi, dove i confini di quella idea embrionale che avevo si 

perdono in una nuova visione. Da questo aspetto diremmo tecnico nasce di fatto la parte della poetica. Solo 

all’apparenza il marmo e la pietra condiziona l’opera dello scultore.

La scultura è un’impresa mentale, emotiva, spirituale, ma implica un rapportarsi “muscolare” con la materia, 

un corpo a corpo con il marmo, un saper fare che è forza e attenzione, saper vedere nel blocco quel che 

già c’è, per dirla col Buonarroti. Ogni opera è un processo di liberazione, un’avventura che prende tutto di 

te e che ogni giorno si ripete, duemilacinquecento anni fa come oggi... Puoi raccontarci qualcosa del tuo 

corpo a corpo con la materia? 

Devi vincere la materia, devi piegarla alla tua volontà: è l’aspetto che più mi piace proprio perché è una sfida 

prima di tutto con te stesso. Lavoro in condizioni abbastanza estreme, ma la neve d’inverno che cade leggera 

sul prato di fianco a me, mentre scavo lentamente il marmo con i miei martelli e scalpelli è una sensazione 

impagabile. Senz’altro chi si fa realizzare le proprie opere dai robot nei laboratori specializzati non sa di cosa 

parlo. Occorre perseveranza.

C’è un legame con la grande arte del passato nel tuo lavoro: qualcuno potrebbe vedere in alcune tue opere 

una dimensione “archeologica”, nel tentativo di riportare alla luce, dandogli nuova vita, un reperto con le 

sue assenze e le sue ferite. In realtà è un percorrere con coraggio quella linea sottile tra finito e non finito…

La mia non è “riarcheologia”. Proprio per l’aspetto tecnico e il processo creativo di cui parlavo prima, io non 

realizzo parti di un insieme smembrato e perduto. Sono opere finite nella loro natura mutilata dalla morfologia 

stessa della pietra. Non sono parti di un corpo o di una narrazione corale.

Puoi raccontarci il San Sebastiano e le principali opere in mostra? 

La genesi del San Sebastiano spiega molto bene i concetti espressi precedentemente. Per ricavare il 

frammento dal blocco ho realizzato una serie di carotaggi (fori a egual distanza su una linea di frattura). 

Questo ha prodotto una frattura con aspetti calcolati e altri casuali. Quello che ne è risultato è stato un 

frammento irregolare che in alcuni punti conserva ancora i fori circolari dei carotaggi. Prima ancora che 

l’anatomia del corpo, di quel corpo, fosse ricavata dal blocco era già un San Sebastiano. Per tutte quelle ferite 

che trafiggevano la materia. È stata la mia visione in quel preciso momento. 

La mostra “Alkemica, martirio e rinascita” affronta due aspetti che si compenetrano: l’alchimia e il martirio. 

Quindi una serie di opere che affronteranno le fasi della tradizione alchimia, la nigredo e l’albedo, faranno da 

cornice all’installazione centrale del San Sebastiano. I materiali sono il piombo, l’oro, i bronzi e marmi neri, 

bianchi rosa...

Cos’è per te la bellezza?

La bellezza è tutto ciò che trasmette serenità. Non esistono canoni, forse.

60 61



Like me, my brother initially tried to escape what some might call his “destiny” (if such a thing exists), working 

for a while as a filmmaker and video artist. But eventually, he found his true path in drawing. Despite the short 

time he had, his work was incredibly compelling. I can only say that working and exchanging ideas with him 

was always profoundly enriching. I learned a lot from him.

When did you begin to think of sculpture as your vocation, your profession, your life? Was there a specific 

moment that revealed this to you?

Honestly, I’m not even sure now. This path doesn’t offer many certainties, and making a profession of it is no 

small feat. But I do remember a turning point—when I realized it wasn’t painting but sculpture that was my 

true calling. It happened during high school, in a modeling class. The assignment was to recreate the head 

of the Dying Gaul from the Capitoline Museums in clay. It came very naturally to me—and, I believe, quite 

well. The teacher, sculptor Danilo Cassano, was visibly impressed. From that moment, it became an absolute 

necessity. I remember spending my nights in the basement, sculpting busts, heads, figures…

Who were the masters—past and present—you looked up to at the beginning of your journey? What did 

they give you? Who inspires you today?

Certainly the great sculptors of classical Greece and Rome. Then Wiligelmo, Antelami, Arnolfo di Cambio. 

Also Desiderio da Settignano, Donatello, Michelangelo, Bernini, Verrocchio, Cellini. And Canova—Hercules 

and Lichas always leaves me stunned. Such force, such technical mastery, such compositional brilliance—

it’s breathtaking. Then Arturo Martini, Marino Marini, Rodin, Brancusi, Giacometti, Henry Moore, and the 

incomparable Adolfo Wildt. Among contemporary artists: Luciano Fabro, Giuseppe Penone, Novello Finotti, 

Antony Gormley. I think visiting the Anselm Kiefer exhibition at the Galleria d’Arte Moderna in Bologna when 

I was just a child had a deep impact on me. Today I find myself returning to the work of Kapoor, Gormley, 

and Jan Fabre. Penone continues to surprise me. I’m probably forgetting someone… Ah, Claudio Parmiggiani.

The beauty you are able to create is worthy of Phidias. Classical art is rooted in the “forever”—in that 

timeless longing that has inspired every great artist up to our present day, even as our cultural horizon 

seems to stop at the now. Your art, too, feels destined to endure. Is there something you deeply wish to 

express—something you hope viewers perceive in your work?

The comparison to Phidias may be undeserved, but I do share that way of making art—that desire for eternity, 

that same vision. I believe the spirit that animated past artists is quite different from what moves most 

contemporary ones. In a way, it reflects our world today. Through art, we attempt to assert ourselves beyond 

the temporal dimension we inhabit. At the same time, we strive for a kind of redemption. I think we’ve lost 

the sense of the sacred (not just in the religious sense) that past art carried with it. This idea that everything 

is disposable, that tomorrow is already obsolete—that discourages me. Maybe I’m going against the current, 

but honestly, I’ve never worried about that. What I hope people see in my work is its genesis. Too often, 

the conceptual foundation of an artwork is privileged over its execution. In my case, execution—requiring 

time, dedication, and patience—is inseparable from the concept and creative process. By creating my pieces 

entirely myself—from start to finish—I live the work for the entire duration of its making. Working in direct 

carving (without models or sketches), I discover the piece as I go. Sometimes it’s a defect in the material, a 

Galliani, as virtuosic as the greatest masters—and worthy of the master whose name he bears—embraces 

art as an adventure that never severs its ties to tradition. On the contrary, it is precisely because his roots 

reach deep into millennia of history that he brings forth new fruit: works that are anything but predictable, 

combining materials never previously united, revealing forms that did not exist before—forms we can now 

contemplate, touch, and dream. The great writer and the great philosopher speak to the soul. But the great 

artist and the great poet touch it—and sometimes, they can turn the heart inside out. True art never stops at 

the gaze. True art cuts through us—it is the emotion of new life. It can break the heart, be a plunge into joy, 

silence us in gratitude, awaken us to the Presence of the God within. Yes, hope may save beauty—but beauty 

itself generates hope.

Lucio Fontana once said to Francesco Messina: “Believe me, sculpture like yours no longer has a place. We 

live in the atomic age, and tomorrow—or in a few years—the world may disappear. And you still believe in 

posterity? You’re truly mad.” More than sixty years have passed. Humanity still dwells in this marvelous and 

tormented world—and still believes in posterity. We give birth to children who make the world and history new 

again. And there are still artists—like Galliani—who love the living language of sculpture, who believe in an art 

that does not get consumed, that does not reduce itself to a mere (often incomprehensible) concept, to a 

game, to scandal, to something so impoverished that it verges on nothingness. Matter longs to be redeemed, 

and ideas long to be incarnated. Only then can the mystery occur: from the dark belly of the mountain, marble 

calls out—not to remain stone, but to be brought into the light as new life. Michelangelo is one of the few—of 

any time—who, through art, gives birth to new life and to beauty that endures. True beauty does not find its 

home in this world because—like true love—it is tied to the Eternal and unfolds within the horizon of “forever.”

This world may pass away, but Beauty remains.

Michelangelo, some might say that being a sculptor was written in your name. I don’t believe in destiny, but 

in Providence… How did your love for art begin?

I don’t believe in destiny either. After all, anything that can only be confirmed after the fact tends to suggest 

that destiny doesn’t exist—and perhaps neither does Providence. I actually tried to stay away from art, at 

least for a time. But clearly, I was either captured by it or I simply gave in—rediscovering my deepest desire. 

Probably something in the air at home, though I don’t think that alone would have been enough.

Your father is an artist—and so is your mother. How did that influence you, and how did the artistic dialogue 

develop within your family?

It was almost impossible to escape it, both for me and my brother. In hindsight—for both of us, really—I can 

say it was a stroke of luck. When you grow up in a household where everything revolves around a search 

for beauty and form, you don’t realize what a privilege that is, or how different it is from the “normal” life 

most people grow up with. I don’t want to be misunderstood, but at times, the relationship felt more like that 

between colleagues than between parents and children—perhaps because of the small age gap. That’s an 

interesting point from an educational perspective too. In any case, art was always the central topic at home, 

with only slight variations and nuances. No matter how hard you try, you just can’t escape it.

And how did your artistic relationship with your brother Massimiliano evolve?

62 63



technical issue, or even the stone’s own internal grain that leads me down new paths—where the boundaries 

of my original idea dissolve into a new vision. This technical dimension is where the poetry emerges. Marble 

and stone only appear to determine the outcome—their role is more intimate.

Sculpture is mental, emotional, and spiritual—but it’s also deeply physical. It’s a muscular relationship with 

the material, a hand-to-hand with the stone. It requires strength and precision, the ability to “see” what 

already lies within the block, as Michelangelo said. Every work is a process of liberation, an adventure 

that consumes you day after day—just as it did 2,500 years ago. Can you tell us about your own physical 

encounter with matter?

You have to overcome the material, bend it to your will. That’s what I enjoy most—because it’s a challenge, 

first and foremost, with yourself. I work in fairly extreme conditions. But the feeling of snow falling gently 

beside me in winter, as I carve the marble with hammer and chisel—it’s priceless. Those who outsource their 

sculptures to robotic labs won’t know what I’m talking about. This path takes perseverance.

Your work clearly links to the great art of the past. Some may see in your sculptures an “archaeological” 

dimension—an attempt to bring a fragment back to life, complete with its absences and scars. But in truth, 

what you’re doing seems more like walking that fine line between finished and unfinished.

I wouldn’t call my work “re-archaeology.” As I mentioned earlier, because of the technique and process I use, 

I’m not recreating pieces of something lost or fragmented. These are complete works—complete in their 

mutilated nature, shaped by the stone’s own morphology. They’re not parts of a whole. They’re not fragments 

of a collective narrative. They are what they are.

Can you tell us about your Saint Sebastian and the central works in the exhibition?

The creation of Saint Sebastian really illustrates many of the ideas I’ve already shared. To extract the fragment 

from the block, I performed a series of core drillings—holes at equal intervals along a fracture line. This created 

a break that was part intentional, part accidental. The result was an irregular fragment that, in some places, 

still bears the circular marks of the core drill. Before I even began carving the body, that fragment was already 

a Saint Sebastian—because of all those wounds piercing the material. That was the vision I had in that precise 

moment. The exhibition Alkemica: Martyrdom and Rebirth explores two intertwined themes—alchemy and 

martyrdom. A series of works representing the alchemical phases of nigredo and albedo form the setting for 

the central installation of Saint Sebastian. The materials include lead, gold, bronze, and marbles—black, white, 

pink...

What is beauty, to you?

Beauty is anything that brings peace. There may be no fixed definition—perhaps there never was.

Nigredo, 2025
Bronze and lead

64 65



Albedo, 2025
Carrara marble, lead, copper and gold leaf

66 67



Albedo, 2025
Carrara marble, lead, copper and gold leaf

Rubedo, 2025
Pink Cesane Stone (detail) 

68 69



Rubedo, 2025
Pink Cesane stone, Carrara and bardiglio marble, lead and gold leaf

70 71



Rubedo, 2025
Pink Cesane stone, Carrara and bardiglio marble, lead and gold leaf

72 73



Albedo, 2025
Carrara marble and gold leaf

74 75



Rubedo, 2025
White Cesane stone, lead and gold leaf

76 77



L’austera Biblioteca Casanatense occupa gli spazi dell’antico convento domenicano della Minerva: il luogo di 

Roma dove aveva antica sede il tribunale dell’Inquisizione. Qui si giudicava il bene e il male, il sacro e l’eretico, il 

giusto e l’errore. Nelle storiche teche e nell’imponente salone della biblioteca Galliani ha ambientato il progetto 

di “Alkemica”. Un percorso sulla sua opera di scultore, certo, ma anche un itinerario arcano, intenso: un vero 

percorso iniziatico, un progetto coerente e suggestivo che si declina nel sottotitolo “Martirio e rinascita”, e 

coinvolge insieme il corpo e la materia, l’oggetto e il mistero, la presenza tangibile e il rimando simbolico.

La nigredo e l’albedo, la fase nera e la fase bianca, sono i due momenti estremi e decisivi dell’opus alchemico, 

la ricerca di una rigenerazione radicale della sostanza inerte verso una nuova vita: nel crogiolo dell’alchimista 

si fondono saperi esoterici e conoscenze scientifiche, magia e chimica, eterne speranze e ostinate ricerche. 

Riprendendo strutture espositive e testi alchemici negli arredi e nei fondi librari dell’antica biblioteca, 

Michelangelo Galliani ha disposto lungo i lati dell’austero salone una sequenza di teche. In ciascuna di esse si 

srotola, come su un antico papiro o sul cartiglio di un profeta, una “natura morta” allusiva: con la pazienza di 

un archeologo, Galliani espone schegge di corpi e di ossa, frammenti di rami e di tronchi d’albero, conchiglie, 

sassi, frutti pietrificati. Riferimenti ai regni umano, animale, vegetale e minerale. In queste composizioni le 

materie-base della natura si sovrappongono e si incrociano in una apparente casualità, ma distese su un fondo 

prezioso, una sottile e scintillante foglia d’oro. Così, questi oggetti diventano sotto i nostri occhi gli ingredienti 

indispensabili di un esperimento che pare compiersi di teca in teca. Osservando le due sequenze contrapposte, 

ci si rende conto della mutazione avvenuta: la prima serie presenta un compatto colore nero, come se tutti 

i materiali fossero carbonizzati, o restituiti da una millenaria torbiera o relitti di un naufragio. Nella seconda 

L’ALCHIMIA DELLA STORIA
di Stefano Zuffi

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

78 79



parte, tra gli analoghi frammenti compare il bianco purissimo del marmo, in cui si modellano parti di volti 

umani, lineamenti ancora incompleti eppure di nitida purezza classica. L’opus si sta compiendo: dall’oscurità 

della materia nera comincia a prendere corpo una nuova vita silente, ancora in bozzolo, addormentata in un 

sonno primigenio, inconsapevole e innocente. E anche se questo homunculus che sta nascendo appare ancora 

imprigionato tra i rami, gli sterpi, i ciottoli oscuri, la sua bellezza senza tempo è già del tutto percepibile, e 

intensamente commuove.

A questo punto, sull’esposizione si libra il protagonista: il martire Sebastiano. Deve essere un ben strano destino 

quello di chiamarsi Michelangelo e di scolpire il marmo: tuttavia, Galliani non teme l’inevitabile precedente, e 

affronta un tema di assoluta classicità, anzi, il parametro stesso della scultura: il nudo virile.

Il torso del giovane santo è modellato dallo scalpello e dalla luce, e le dolorose scheggiature del marmo 

sbrecciato alludono alla bellezza straziata, violentata; il volto, con gli occhi chiusi, lascia al visitatore il dubbio 

dell’espressione. Abbandono? Dolcezza? Ubbidienza? Sorpresa? Un intrico di emozioni (a cui forse allude 

anche l’intrecciata corda che cinge i fianchi, ispida, tormentata e dolorosa come una fascia di filo spinato), che 

peraltro si risolve in una figura di grande purezza. La fisicità attraversata da un ultimo brivido adolescenziale, 

che il martirio ferma sulla soglia della sua forma definitiva, riporta all’inizio del percorso, la trasformazione 

della materia attraverso il dolore. Sotto la metafora dell’alchimia, di un procedimento misterioso e sapienziale, 

Galliani ci fa pensare al “semplice”, eterno percorso dell’esistenza, nel continuo desiderio di una impossibile 

perfezione, nell’esigenza di una costante trasformazione, e al bisogno talvolta doloroso di lasciare dietro di sé 

frammenti di passato, ma sempre con la confortante compagnia della bellezza. 

The austere Casanatense Library occupies the former Dominican convent of Santa Maria sopra Minerva—once 

the historical seat of the Roman Inquisition. This was the place where good and evil, sacred and heretical, 

right and wrong were judged. It is within the historic display cases and the imposing hall of the library that 

Michelangelo Galliani sets the stage for his Alkemica project. While this is certainly a journey through his work 

as a sculptor, it is also something more arcane and profound: a true initiatory path, an evocative and cohesive 

project developed around the theme of Martyrdom and Rebirth. It engages both body and matter, object and 

mystery, tangible presence and symbolic resonance.

Nigredo and Albedo—the black and white phases—are the two extreme and decisive moments of the alchemical 

opus, the quest for a radical regeneration of inert substance into new life. In the alchemist’s crucible, esoteric 

wisdom and scientific knowledge merge—magic and chemistry, eternal hopes and relentless pursuit.

Drawing on alchemical texts and display structures within the library’s historic furnishings and book collections, 

Galliani arranges a sequence of vitrines along the walls of the solemn hall. In each case, a kind of “still life” 

unfolds, like an ancient scroll or a prophet’s parchment. With the patience of an archaeologist, Galliani presents 

fragments of bodies and bones, splinters of branches and tree trunks, shells, stones, and petrified fruits—

references to the human, animal, vegetal, and mineral realms.

These base materials of nature are layered and intertwined in an apparent randomness, all set against a precious 

backdrop: a thin, glimmering sheet of gold leaf. In this way, the objects become, before our eyes, the essential 

ingredients of an experiment unfolding from vitrine to vitrine. As we observe the two opposing sequences, we 

become aware of a transformation: the first series is dominated by a compact black tone, as though all the 

materials had been charred, unearthed from an ancient peat bog, or retrieved as relics from a shipwreck. In 

THE ALCHEMY OF HISTORY
by Stefano Zuffi

80 81



the second series, among similar fragments, the pure white of marble begins to appear—sculpted into parts of 

human faces, features still incomplete but marked by a clear classical purity.

The opus is taking form: from the darkness of black matter, a new, silent life begins to emerge—still in its cocoon, 

asleep in a primordial slumber, unaware and innocent. And even if this homunculus—this tiny being in the 

process of becoming—still seems trapped among branches, brambles, and dark pebbles, its timeless beauty is 

already palpable and deeply moving.

At this point, the figure of the martyr Sebastian takes flight as the central presence. To be named Michelangelo 

and to carve marble is a strange fate—but Galliani does not shy away from the inevitable comparison. He takes 

on a subject of absolute classical stature—indeed, the very standard of sculpture: the male nude.

The torso of the young saint is shaped by both chisel and light, with painful chipping in the marble suggesting a 

beauty that has been shattered and violated. His face, with eyes closed, leaves viewers suspended in ambiguity: 

is it surrender? Serenity? Obedience? Surprise? This tangle of emotions—perhaps echoed by the twisted rope 

around his waist, rough and tormented like a band of barbed wire—resolves into a figure of great purity.

His physical form, captured in a final shiver of adolescence, is halted by martyrdom at the threshold of its full 

maturity. This returns us to the beginning of the journey: the transformation of matter through pain.

Through the metaphor of alchemy—of a mysterious and arcane process—Galliani leads us to reflect on the 

“simple” and eternal path of existence: the ongoing desire for an impossible perfection, the ever-present need for 

transformation, and the often-painful necessity of leaving behind fragments of the past—always accompanied, 

however, by the consoling presence of beauty.

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

82 83



Nigredo, 2025
Bronze and lead

84 85



Nigredo, 2025
Bronze, onyx, platinum ceramic, lead and gold leaf

86 87



88 89



90 91



92 93



VERNISSAGE

94 95



ALTRE OPERE
OTHER ARTWORKS

96 97



Ad integrum, 2021
Basilica of San Celso, Milan

98 99



Ad integrum, 2021
Basilica of San Celso, Milan

101100



Hyphnos, 2012
Carrara statuary marble and lead
cm. 200 x 200 x 32
Private collection

Icons, 2019
Carrara statuary marble, gold, and Black Marquinia marble
cm. 45 x 45 x 48

102 103



Ikarus, 2016
Carrara statuary marble and lead
cm. 160 x 90 x 38
Private collection

104 105



Il libro delle grazie, 2024
Black Marquinia marble and lead
cm. 110 x 75 x 45
Private collection

Left hand, 2019
Ceramic and Carrara white marble
cm. 23 x 23 x 56

107106



Life, 2021
Carrara white marble and lead
cm. 170 x 160 x 100
Medieval Castle of Montecchio Emilia

109108



Noctilucent, 2023
Carrara statuary marble and silver
cm. 100 x 20 x 24
Church of Santa Maria del Carmine, Seravezza, Lucca

110 111



P.G.R., 2018
Carrara Statuary Marble and Silver
cm. 56 x 30 x 30
Phidias Gallery, Reggio Emilia

PGR, 2007
Carrara statuary marble, silver and lead
cm. 200 x 200 x 33
Private collection

113112



Ragazzo con la piuma bianca, 2023
Red Karst stone, Carrara marble and Black Marquinia marble
cm. 120 x 45 x 30
Private collection

114 115



Rebvs vitae, 2017
Carrara statuary marble and stainless steel
cm. 150 x 56 x 50
Private collection

Right hand, 2019
Ceramic and Carrara white marble
cm. 23 x 23 x 60

117116



S. Michele, 2019
Carrara white marble, stainless steel and platinum ceramic
cm. 100 x 90 x 20

118 119



Sebastiano, 2024
Mamro nero Marquinia e piombo
cm. 165 x 50 x 50
Galleria Phidias Reggio Emilia

Sogni d’oro (detail), 2022
Carrara Statuary Marble and Lead
cm. 60 x 60 x 35

120 121



Sogni d’oro, 2022
Carrara Statuary Marble and Lead
cm. 60 x 60 x 35

122 123



Stelle Perdute, 2010
Carrara statuary marble, tin and lead
cm. 120 x 120
Private collection

Un sacrificio inutile, 2006
Carrara statuary marble and brass
cm. 200 x 100 x 130
Private collection

124 125



Twins, 2020–2023
Carrara statuary marble and stainless steel
cm. 300 x 250 x 300
Artist’s collection

126 127



Un giardino imperfetto
Carrara statuary marble, wood, gold leaf and water
cm. 220 x 220 x 320
59th International Art Exhibition
La Biennale di Venezia 2022

128 129



Un giardino imperfetto (detail)
Carrara statuary marble, wood, gold leaf and water
cm. 220 x 220 x 320
59th International Art Exhibition
La Biennale di Venezia 2022

130 131



Vanitas, 2021
Carrara statuary marble, wood and stainless steel
cm. 80 x 80 x 110
Michelangelo Buonarroti Birthplace Museum, Caprese Michelangelo, Arezzo

Vanitas, 2021
Striped Onyx and Wood
cm. 60 x 20 x 20
Casa Natale di Michelangelo Buonarroti Museum, Caprese Michelangelo, Arezzo

133132



Vanitas, 2021
Straw-yellow onyx, wood and gold leaf
cm. 55 x 20 x 20
Palazzo del Medico, Piazza Alberica, Carrara

135134



Via delle cose che restano, 2010
Carrara statuary marble and lead
cm. 90 x 90 x 27
Private collection

137136



Michelangelo Galliani nasce nel 1975 a Montecchio Emilia, Reggio Emilia. Inizia a lavorare come scultore molto 

giovane. Frequenta prima l’Istituto d’Arte Paolo Toschi di Parma con indirizzo Scenotecnica, si specializza poi 

all’Istituto per l’Arte e il Restauro di Palazzo Spinelli a Firenze e si diploma infine all’Accademia di Belle Arti di 

Carrara con indirizzo Scultura. Attualmente oltre al suo lavoro di scultore è docente di “Tecniche del Marmo e 

delle Pietre dure” presso l’Accademia di Belle Arti di Urbino.

La scultura, nella sua perentorietà plastica, tende ad affermarsi come una certezza, l’esito dell’atto di un 

demiurgo, qualcosa che proviene dal divino più che dall’umano. Pertanto uno scultore contemporaneo, 

erede, se non già epigono, di una post-cultura, frammentaria, meticcia e relativizzata, tenderà 

a rifuggirne l’aura pesante, ora dedicandosi a materiali industriali, plastici, effimeri, negletti, ora 

spostandosi in un ruolo di regia, demandando l’esecuzione allo scalpello dei subalterni e limitandosi 

a firmare il lavoro. 

Michelangelo Galliani invece è scultore vero, a tutto tondo verrebbe da dire. 

Possiede e adopera, grazie al talento e a uno scrupoloso apprendistato, gli arnesi del mestiere; 

affronta le materie insigni ed impervie, e tuttavia gli esiti del suo lavoro sono privi di ogni retorica 

neoclassicista e le sue elezioni estetiche, anche in direzione della bellezza e dell’euritmia, accettano 

di essere incomplete, interrotte dal dubbio, spezzate da materie altre, minacciate, come tutto, di 

corruzione e di mancata eternità.

Paolo Donini

Sculpture, in its emphatic plasticity, tends to assert itself as a certainty—an outcome of a demiurge’s 

act, something more divine than human. Therefore, a contemporary sculptor, heir—if not already an 

epigone—of a post-cultural condition that is fragmented, hybrid, and relativized, often seeks to escape 

its heavy aura: at times turning to industrial, synthetic, ephemeral, or neglected materials; at others 

assuming a directorial role, delegating execution to assistants while merely signing the final work. 

Michelangelo Galliani, on the other hand, is a true sculptor—indeed, in the fullest sense of the term. 

Thanks to his talent and a meticulous apprenticeship, he masters and makes use of the traditional 

tools of the craft. He engages with noble and demanding materials, yet the results of his work are 

devoid of any neoclassical rhetoric. His aesthetic choices, even when oriented towards beauty and 

harmony, embrace incompleteness—they are interrupted by doubt, fractured by foreign materials, and 

threatened, like all things, by decay and the absence of eternity.

Paolo Donini

Michelangelo Galliani was born in 1975 in Montecchio Emilia, Reggio Emilia. He began working as a sculptor 

at a very young age. He first attended the Paolo Toschi Institute of Art in Parma, specializing in Scenography, 

then continued his studies at the Institute for Art and Restoration of Palazzo Spinelli in Florence, and ultimately 

graduated from the Academy of Fine Arts in Carrara with a focus on Sculpture. In addition to his work as a sculptor, 

he is currently a professor of “Techniques of marble and precious stones” at the Academy of Fine Arts in Urbino.

BIOGRAFIA / BIOGRAPHY

138 139



2025
Alkemica/Martirio e Rinascita, Biblioteca 
Casanatense, Roma 

Come un seme che muore, Chiesa di San Giovanni 
Battista Decollato, Modena Opera permanenete 
presentata in occasione del Giubileo, “Pellegrini di 
Speranza”

2024
Sagitta, Studio la linea Verticale, Bologna

Echoes, Galleria Phidias Antiques, Reggio Emilia

La via dell’oro, Studio la Linea Verticale, Bologna 

2023 
Underground Fever, St. Pancras Church, London

Noctilucent, Chiesa della Madonna del Carmie, 
Seravezza, LU, a cura di Lorenzo Belli

White Carrara, Esposizione internazionale di 
scultura, a cura di Claudio Composti

2022
59° Esposizione Internazionale d’Arte, La Biennale 
di Venezia, Postumano Metamorfico, Padiglione 
della Repubblica di San Marino, Palazzo Donà 
Dalle Rose, Venezia.

2021
Profeti in Patria, Castello medievale- Casa Cavezzi, 
Montecchio Emilia, (RE)

Vertigo, Museo casa natale Michelangelo 
Buonarroti, Caprese, (AR)

Nebula, Vòtre spazi contemporanei, Palazzo 
Medico, Carrara, (MS)

In Fragmenta, Criscontinicontemporary, Porto 
Montenegro-Tivat- (MNE)

2020
Ad Integrum, 4 opere di Michelangelo Galliani a 
San Celso, Chiesa di San Celso, Milano

2019
Sensitive Surfaces, ContiniContemporary, London, 
UK

La Via D’Oro, Galleria d’arte contemporanea, 
Palazzo Ducale, Pavullo nel Frignano, Modena

2018
Rebvs vitae, green house, La Versiliana, 
Pietrasanta

Tree, Università Roma tre, Roma

2017 
The Stone Age, Galleria Contini artUK, London

Di luce d’oro, Galerie Isabelle Lesmeister 
Regensburg, Germany

2016 
La Matrice dell’Inganno, Roomberg project space, 
Latina 

2015 
Marmo solo vol. 2, Galleria Giovanni Bonelli, Milano 

Oratorio dell’inganno, Galleria Giuseppe Veniero 
Project, Palermo 

2014
Michelangelo Galliani / Andrew Gilbert - Forte 
Comune 1914 / 2014, doppia personale, Forte 
Strino, Vermiglio, Trento - a cura di Patrizia 
Buonanno e Giordano Raffaelli 

Michelangelo Galliani /Agostino Arrivabene 
Galleria Giovanni Bonelli, sede di Pietrasanta 

2013
Vis à vis, alla Galleria Paola Verrengia di Salerno, 

2012
Bestie Uomini e Dei, Museo Nazionale di Palazzo 
Collicola Arti Visive, Spoleto - a cura di Gianluca 
Marziani

Principio e destino, Galleria “La Subbia”, 
Pietrasanta - a cura di Ferdinando Mazzocca 

2011 
Homo et sapiens, Romberg arte contemporanea, 
Latina - a cura di Gianluca Marziani e Italo 
Bergantini 

2009 
Trucchi da cilindro nero, Palazzo civico e fossati 
del castello, Comune di Montechiarugolo, Parma - 
a cura di Luigi Cerutti

Per amor del cielo, Bonelli Arte Contemporanea, 
Mantova - a cura di Beatrice Buscaroli e Andrea 
Pinotti

Via delle cose che restano, Angle art gallery, 
Saint Paul de Vence, Francia - a cura di Christian 
Mermoud 

 

2008 
Marmo Solo, Buonanno Arte Contemporanea, 
Mezzolombardo, Trento - a cura di Luigi Cerutti

EXHIBITIONS

2007 
P.G.R, River south Art Center, Shanghai, Cina a 
cura di Giovanni Bonelli

 

2006 
Reflections, Mito gallery, Barcellona

 

2005 
Visiones, Mito gallery, Barcellona

Marmi dai due Mondi, Rocca Estense, S. Martino in 
Rio, Reggio Emilia - a cura di Marinella Paderni 

2004
Marmi Gemelli, Bonelli Arte Contemporanea, 
Mantova - a cura di Walter Guadagnini

Dal riflesso, Barbara Mahler, Pura Lugano, Svizzera 
a cura di Barbara Mahler

 

2003 
Skin, Galleria Paolo Nanni, Bologna

Metalskin, Raffaella Silbernagl Undergallery, Milano 
- a cura di Luca Beatrice

2002 
Conserving sculpture, Palazzo Luigi Rossi, chiesa 
di S. Pietro in valle, chiesa di San Francesco, Fano, 
Ancona - a cura di Daniela del Moro

1999 
99 Ottobre, Studio Vigato, Alessandria - a cura di 
Claudio Spadoni

1998 
Michelangelo Galliani 1996-1997-1998 
Galleria B&B Arte, Mantova - a cura di Andrea Pinotti

1997 
Zona di visibilità, Galleria comunale d’arte 
contemporanea, Scandiano, Reggio Emilia - a cura 
di Alessandra Binini

140 141



La Via d’Oro  
(The Golden Road), 2017

Statuario marble from Carrara 
and gold leaf

65 x 22 x 12 cm
25.6 x 8.7 x 4.7 in

Self portrait on the mirror, 2018
Bronze and stainless steel

97 x 97 x 15.5 cm 
38.2 x 38.2 x 6.1 in

Gold Self Portrait, 2018
Gold Ceramic on forrest marble

32 x 32 cm 
12.6 x 12.6 in

2/6

Black Mirror, 2018
Statuario marble from Carrara, 

steel and polycarbonate
46 x 46 x 15 cm 
18.1 x 18.1 x 5.9 in

The gold mask, 2018
Ceramic and stainless steel

32 x 32 x 15 cm 
12.6 x 12.6 x 5.9 in

6/6

Constellation, 2018
Statuario marble from Carrara, 

steel and polycarbonate
95 x 95 x 22 cm 

37.4 x 37.4 x 8.7 in

Blackstars, 2016
Black marble from Belgium  

and lead
60 x 30 x 40 cm 
23.6 x 11.8 x 15.7 in

4 di Cuori, 2018
Ceramic and steel (Installation of 

4 Multiples) - 3/6
35 x 70 x 25 cm 

13.8 x 27.6 x 9.8 in

Self Portrait on the Mirror, 2018
Carrara marble and stainless steel 

34 x 34 x 13 cm 
13.4 x 13.4 x 5.1 in

Sotto la Tua Pelle 
(Under your Skin), 2017

Statuario marble from Carrara, 
lead and brass
50 x 50 x 15 cm 

19.7 x 19.7 x 5.9 in

Cut, 2018
Bronze and steel
50 x 50 x 16.5 cm 
19.7 x 19.7 x 6.5 in

Crash, 2019
White Carrara marble and 

platinum ceramic
50 x 50 x 50 cm
19.7 x 19.7 x 19.7 in

(including base and crystal case)

White Mirror, 2018
Statuario marble from Carrara, 

steel, and polycarbonate
39 x 39 x 16 cm 

15.3 x 15.3 x 6.3 in

Heart/Per te il mio Cuore (Heart 
/My Heart for you), 2001/2018
Statuario marble from Carrara, 

steel, and wood
55 x 40 x 40 cm 
21.7 x 15.7 x 15.7 in

Heart, 2018
Ceramic and wood
50 x 40 x 40 cm 
19.7 x 15.7 x 15.7 in

Heart (red and blue), 2018
Ceramic and wood
50 x 40 x 40 cm 
19.7 x 15.7 x 15.7 in

Matrice, 2013
Carrara marble and stainless steel

260 x 60 x 55 cm 
102.36 x 23.62 x 21.65 in

Sotto la tua pelle, 2016
Carrara marble, steel and lead

40 x 40 x 22 cm 
15.7 x 15.7 x 8.6 in

4 di Cuori, 2018
Ceramic and steel 

(Installation of 4 Multiples)
35 x 70 x 25 cm 

13.8 x 27.6 x 9.8 in
Ed. 4/6

4 di Cuori, 2018
Ceramic and steel 

(Installation of 4 Multiples)
35 x 70 x 25 cm 

13.8 x 27.6 x 9.8 in
Ed. 5/6

4 di Cuori, 2018
Ceramic and steel

(Installation of 4 Multiples)
35 x 70 x 25 cm 

13.8 x 27.6 x 9.8 in

Gold Self Portrait, 2018
Gold Ceramic on stainless steel

32 x 32 cm
12.6 x 12.6 in

3/6

Gold Self Portrait, 2018
Gold Ceramic on stainless steel

32 x 32 cm 
12.6 x 12.6 in

Ed. 2/6

Per te il mio cuore, 2001
Carrara statuary marble,

steel and crystal
220 x 60 x 110 cm

86.61 x 23.62 x 43.31 in

142 143



P.G.R., 2007
Carrara marble, lead and silver

200 x 200 cm 
78.7 x 78.7 in

KI I, 2017
Statuario Carrara marble  

and Lead
56 x 48 x 21 cm

22.05 x 19.9 x 8.2 in

Io so, 2008
Fireclay and lead

Site specific

Sotto la tua pelle, 2014
Black Belgian Marble and Lead

35 x 35 x 15 cm
13.8 x 13.8 x 5.9 in

Vergine degli Inganni, 2015
Carrara Bardiglio marble and 

Brazilian slate
300 x 80 x 60 cm 

118.1 x 31.5 x 23.62 in

KI II, 2017
Statuario Carrara Marble  

and Lead
60 x 50 x 20 cm
23.6 x 19.7 x 7.9 in

Bestie Uomini e Dei, 2012
Black marble from Belgium  

and lead
Site specific

White silver, 2017
Statuario Carrara marble,  

steel and lead
35 x 35 cm
13.8x13.8 in

P.G.R., 2018
White Carrara marble and silver

35 x 35 x 55 cm + base 
13.78 x 13.78 x 21.65 in + base

Fuggi, 2018
White Carrara marble and 

Murano glass
270 x 35 x 30 cm cad. 

106.3 x 13.78 x 11.81 in each
2 pieces

Icons III, 2023
Carrara Marble and brass

40 x 40 x 15 cm
15.75 x 15.75 x 5.91 in

Icons II, 2023
Carrara Marble and brass

40 x 40 x 18 cm
15.75 x 15.75 x 7.09 in

Icons IV, 2023
Carrara Marble and brass

40 x 40 x 15 cm
15.75 x 15.75 x 5.91 in

Icons I, 2023
Carrara Marble and brass

40 x 40 x 15 cm
15.75 x 15.75 x 5.91 in

Sogno metallico  
ad alta velocità, 2018

Ceramic, Lead and Chrome
40 x 40 x 15 cm 

15.75 x 15.75 x 5.9 in
ed. 2/2

Life, 2021
White Carrara Marble and lead

170 x 160 x 100 cm
66.93 x62.99 x 39.37 in

Cosmogonia, 2020
Statuario Carrara Marble,  

steel and lead
105 x 80 x 80 cm

41.34 x 31.5 x 31.5 in

Icons, 2019
Carrara Statuario marble, black 
Marquinia marble and gilding

45 x 45 x 48 cm
17.7 x 17.7 x 18.9 in

Icons Fire, 2019
Marquina black marble, steel, 

brass and stainless steel
50 x 50 x 32 cm

19.65 x 19.65 x 12.6 in

Black Constellation, 2019
Carrara white marble, stainless 

steel and tin
50 x 50 x 32 cm

19.69 x 19.69 x 12.6 in

Left Hand, 2019
Ceramic and white Carrara marble

20 x 20 x 60 cm 
7.9 x 7.9 x 23.6 in

Right Hand, 2019
Ceramic and Carrara white marble

20 x 20 x 60 cm 
7.9 x 7.9 x 23.6 in

Lassù, 2019
Nero Marquinia marble 

and Stainless steel
130 x 60 x 60 cm

51.18 x 23.62 x 23.62 in

Lassù, 2016
Pink marble from Portugal, 

Carrara bardiglio marble, steel 
and gold leaf

h. 270, diam. 60 cm 
h. 106.3 in, diam. 23.62 in

including basement

144 145



Mirror, 2019
Carrara Marble and brass

40 x 40 cm
15.75 x 15.75 in

Nebula, 2021
Carrara statuary marble, 
stainless steel and brass

55 x 100 x 4 cm
21.65 x 39.37 x 1.57 in

Vanitas, 2021
Onyx, wood and stainless steel

20 x 20 x 55 cm
7.87 x 7.87 x 21.65 in

Landscape, 2021
Carrara statuary marble, 

stainless steel
55 x 110 x 6 cm

21.65 x 43.31 x 2.36 in

Vanitas, 2021
Black Marquinia marble, 

silver leaf and stainless steel
100 x 70 x 50 cm

39.37 x 27.56 x 19.69 in

Vanitas, 2021
Straw onyx, 

wood and stainless steel
20 x 20 x 70 cm

7.87 x 7.87 x 27.56 in

Vanitas, 2021
Carrara statuary marble,  
wood and stainless steel

90 x 65 x 65 cm
35.43 x 25.59 x 25.59 in

Pink Mirror, 2020
Pink Portuguese Marble  
and Platinum Ceramic

43x43x20 cm
16.93x16.93x7.87 in

Sogni d’Oro_07, 2022
Statuario Carrara Marble 

and lead
70 x 60 x 38 cm 

27.56 x 23.62 x 14.96 in

Sogni d’Oro_13, 2022
Statuario Carrara Marble  

and lead 
40 x 40 x 25 cm 

15.75 x 15.75 x 9.84 in

Sogni d’Oro_01, 2022
Statuario Carrara Marble 

and lead 
60 x 60 x 35 cm 

23.62 x 23.62 x 13.78 in

Un giardino imperfetto, 2023
White Carrara Marble, wood, 
stainless steel and gold leaf

220 x 220 x 300 cm
86.61 x 86.61 x 118.11 in

Paesaggi Notturni, 2023
Bronce, brass, lead
30 x 30 x 25 cm

11.81 x 11.81 x 9.84 in

Di Luce d’Oro, 2012
Carrara Marble, lead, gold leaf

60 x 60 x 40 cm
23.62 x 23.62 x 15.75 in

Cartolina da Istanbul, 2023
Black Marquina Marble,  
Stainless Steel and Lead

130 diam x 300 h cm
51.18 x 118.11 h cm

Stay (Everything Will Be Fine), 
2020

Gold Leaf and Bronze
30 x 30 x 15 cm

11.81 x 11.81 x 5.91 in

Il Nocchiere, 2009
Terracotta and Lead
500 x 140 x 160 cm 
196.8 x 55.1 x 62.9 in

Maps, 2019
White Carrara Marble,  

Brass and Lead
67 x 67 x 18 cm

26.4 x 26.4 x 7.1 in

Di luce d’oro, 2014
Carrara marble, steel, lead  

and gold leaf
h 280 cm, diam 60 cm 
h 110.2 in, diam 23.6 in

Shine, 2019
Statuario Carrara marble, 

lead and brass 
125 x 125 x 25 cm

49.21 x 49.21 x 9.84 in

Eda, 2024
Onyx and lead
61 x 61 x 18 cm

24.02 x 24.02 x 7.09 in

Sebastiano, 2024
Black Marquinia marble and lead

150 x 60 x 60 cm
59.06 x 23.62 x 23.62 in

La Via D’Oro, 2024
Back Marquinia marble and gold

60 x 60 x 22 cm
23.62 x 23.62 x 8.66 in

Un Giardino Imperfetto, 2022
Carrara statuary marble, wood, 

resin and gold leaf
55 x 43 x 43 cm

21.65 x 16.93 x 16.93 in

146 147



Rubedo, 2025
Cesane stone, wood, lead and gold leaf

250 x 30 x 20 cm
98.43 x 11.81 x 7.87 in

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

250 x 30 x 20 cm
98.43 x 11.81 x 7.87 in

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

250 x 30 x 20 cm
98.43 x 11.81 x 7.87 in

Albedo, 2025
Carrara statuary marble, lead and gold leaf

250 x 30 x 20 cm
98.43 x 11.81 x 7.87 in

L’assedio, 2012
Statuary Carrara marble and lead
300 x 150 x 90 cm (with base)
118,1 x 59 x 35.4 in (with base)

Bestie Uomini e dei
Portugal pink marble, Belgium black marble

300 x 300 x 85 cm 
118 x 118 x 33.4 in

Rose on the mirror, 2018
Statuario Carrara marble,  
glass and stainless steel

80 x 40 x 23 cm - 31.5 x 15.7 x 9.1 in

Explosion, 2019
Statuario Carrara Marble, Ceramic, Silver and Lead

113 x 37 x 12 cm - 44.5 x 14.6 x 4.7 in

Black mirror, 2021
Black marquinia marble and stainless steel

40 x 40 x 15 cm
15.75 x 15.75 x 5.91 in

Gli amanti, 2012
Carrara marble and gold leaf

300 x 180 x 70 cm 
118.11 x 70.8 x 27.5 in

The Garden, 2019
White Carrara marble, stainless steel, brass 

and gold leaf - 210 x 105 x 7 cm 
82.68 x 41.34 x 2.76 in

Vertigo, 2021
Black marquinia marble and stainless steel

105 x 30 x 35 cm
41.34 x 11.81 x 13.78 in

Rubedo, 2025
Cesane stone, wood, lead and gold leaf

250 x 30 x 20 cm
98.43 x 11.81 x 7.87 in

P.G.R., 2007
Carrara marble and lead

250 x 150 x 60 cm (con basamento)
98.43 x 59.06 x 23.62 in (with base)

Noctilucent, 2023
Carrara Marble and Silver

80 x 23 x 28 cm
31.5 x 9.06 x 11.02 in

San Michele, 2019
White Carrara marble, stainless steel, platinum 

third fire and ceramic
100 x 90 x 20 cm - 39.4 x 35.4 x 7.9 in

Albedo, 2025
Carrara statuary marble, bronze, 

lead and gold leaf
250 x 30 x 20 cm

98.43 x 11.81 x 7.87 in

Albedo, 2025
Statuary marble and Carrara bardiglio, 

Cesane stone lead and gold leaf
250 x 30 x 20 cm

98.43 x 11.81 x 7.87 in

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

250 x 30 x 20 cm
98.43 x 11.81 x 7.87 in

Albedo, 2025
Carrara statuary marble, 

lead and gold leaf
250 x 30 x 20 cm

98.43 x 11.81 x 7.87 in

Nigredo, 2025
Onyx, platinum ceramic, 

lead and gold leaf
250 x 30 x 20 cm

98.43 x 11.81 x 7.87 in

Nigredo, 2025
Bronze, lead and gold leaf

250 x 30 x 20 cm
98.43 x 11.81 x 7.87 in

Two Roses , 2018
Pink Portoguese marble, Murano 

glass, and stainless steel
50 x 40 x 10 cm 
19.7 x 15.7 x 3.9 in

Amore, 2018
Statuario Carrara marble, glass, 

and stainless steel
100 x 76 x 38 cm 

39.4 x 30.0 x 15.0 in

LIGHTBAG, 2022
Galliani x Elisabetta Franchi

Biennale Arte 2022,  
Pavilion of the Republic of San Marino
Carrara Marble on Jacquard Canvas

43 x 17 x 35 cm
16.93 x 6.69 x 13.78 in

Red Mirror, 2019
Ceramic, third fire platinum  

and polycarbonate 
44,5 x 44,5 x 5 cm
17.52 x 17.52 x 2 in

148 149



www.criscontinicontemporary.com


